
 

 

1 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 



 

 

2 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 ( 1) من أجل تجاوز إشكالات المفهوم…مسألة الحاكمية

الصحوة   وأدبيات  عموما،  الإسلامية  الأدبيات  في  استخدامه  شاع  تعبير  الإلهية  الحاكمية 
 خصوصا، ليشار به إلى التزام شريعة الله بدلالة ما يرد في بعض الآيات: 

نزَلَ اَ 
َ
َّمْ يََْكُم بمَِآ أ ُ ﴿وَمَن ل كَِ هُمُ اُ  للَّّ وْلََٰئ

ُ
فِرُونَ﴾فأَ  . [46]المائدة:  لْكََٰ

نزَلَ اَ 
َ
َّمْ يََْكُم بمَِآ أ ُ ﴿وَمَن ل كَِ  للَّّ وْلََٰئ

ُ
لِمُونَ﴾ هُمُ  فأَ َٰ  . [47]المائدة:  الُظَّ

نزَلَ اَ 
َ
َّمْ يََْكُم بمَِآ أ ُ ﴿وَمَن ل كَِ  للَّّ وْلََٰئ

ُ
سِقُونَ﴾ هُمُ  فأَ  . [49]المائدة:  الُفََْٰ

 ِ ُكْمُ ﴿إنِِ ا َقَّ  يَقُص   لِلِّ  إلِاَّ  لحْ صِليَِن﴾ خَيُْ  وَهُوَ  الُحْ  . [58]الأنعام:   الُْفََٰ
تقابل الحاكمية الإلهية بالحاكمية الوضعية التي ينتجها الإنسان دون التزام بالشرع الإلهي،  
الحاكمية   لتترادف  يتداعى  المنطق  فإن  الإلهية.  الحاكمية  تخالف  الوضعية  الحاكمية  أن  وبما 
الوضعية مع الكفر والشرك، فتتكرس دائرة التناقض ضمن ثنائية حادة، فإما الحاكمية الإلهية  

 
أنه سيحل كل الإشكالات المرتبطة بمفهوم "الحاكمية"، ومن تم إنهاء كل نزاع أو جدل    الفصل  لا يدعي الباحث من خلال هذا   (1)

صاحب المفهوم قديما وحديثا، فالأمر على قدر كبير من الخطورة بالنظر لتأثيرات المفهوم العملية الواقعية. ولكن يبقى البحث  
لامية، وتخليص المفهوم من معانيه التحريضية التي استخدمت  محاولة لوضع المفهوم في مكانه الصحيح من المنظومة المعرفية الإس 

  لتبرير كل الأعمال الإرهابية وأعمال العنف من طرف ممن تبنوه بدلالاته تلك داخل الأقطار الإسلامية وخارجها على حد سواء. 
تناول والغاية من  المقصد  معها في  نشترك  العمل  سابقة عن هذا  هناك محاولات جادة  أن  إلى  بالدراسة    نشير  "الحاكمية"  مفهوم 

والتحليل والنقد، كان اعتمادنا عليها كبيرا في هذه المحاولة؛ نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر: طه جابر العلواني، حاكمية  
قي، بيروت،  م. أبو القاسم حاج حمد، الحاكمية، دار السا 1996القرآن، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، فيرجيينا، الطبعة الأولى،  

الأولى،   للفكر 2010الطبعة  العالمي  المعهد  معرفية،  رؤية  الحاكمية  لمفهوم  السياسية  الأبعاد  جعفر،  عوض  أحمد  هشام  م. 
م. محمد عمارة، نظرية الحاكمية الإلهية في فكر أبي الأعلى المودودي، ندوة إشكاليات  1995الإسلامي، فيرجيينا، الطبعة الأولى،  

الم الإسلامي  مالطا،  الفكر  الإسلامي،  العالم  دراسات  مركز  الديني  1991عاصر،  بين  الإسلام  في  الحاكمية  حسنة،  عبيد  عمر  م. 
الأولى،   الطبعة  الإسلامي،  المكتب  الإسلامي،  1432والمدني،  المكتب  المسلم،  العقل  في  الحاكمية  إشكالية  حسنة،  عبيد  عمر  ه. 

الأولى،   الطبعة  الرحمان،  2008بيروت،  عبد  طه  الأولى،  م.  الطبعة  البيضاء،  العربي،  الثقافي  المركز  الدين،  روح  كتاب،  ضمن 
الفكر الإسلامي، كتاب الأمة، وزارة الأوقاف، قطر، ع 2012 ه. حسن  1428، ربيع  118  دد:م. حسن لحساسنة، الحاكمية في 

للفكر العالمي  المعهد  المعرفة،  إسلامية  م.  الحاكمية،  مفهوم  في  منهجية  مداخل  السابعة،    لحساسنة،  السنة  فيرجيينا،  الإسلامي، 
م. الحسن العلمي، الحاكمية وظاهرة الغلو في الدين، ندوة حكم الشرع ودعاوى  2002-ه1423العدد الثامن والعشرون، ربيع  

 م.2007الإرهاب، المجلس العلمي الأعلى، الرباط، 



 

 

3 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

وإما الكفر، وعلى هذا الأساس تعد جميع المجتمعات ذات الأنظمة الوضعية مجتمعات كافرة، ولا  
 توسط بين الأمرين. 

في   الآخرين  عن  نفسها  تمييز  إلى  الإسلامية  الحركات  بعض  تتجه  الفكري"  "المضمر  وبهذا 
مجسدة في ذاتها وتكوينها إطارا لحاكمية الله، أي إن في    -أي هذه الحركات -مجتمعاتنا بوصفها  

الشيطان".   "مدن  والآخرون  الله"  "مدينة  غيرها  دون  فهي  "الخلاص"،  يكمن  الحركي  داخلها 
الم باسم الله وحاكميته،  ويتداعى  نطق فيسبغ هذا الإطار الحركي على نفسه "مشروعية التصرف" 

ضمير   "براحة  والأموال،  والدماء  الأنفس  مستحلا  الوسائل،  لكل  تبريرا  غاياته  سبيل  في  فيرى 
 .(2) تامة"، فكل تصرف يتم بمضمر المشروعية الإلهية، وفي مواجهة الكفر والجاهلية

لمفهوم ثلاثة أطراف وهم: الطرف الأول: أبو الأعلى المودودي وسيد  أسهم في اضطراب هذا ا 
الإسلاميون  الثالث:  الطرف  الرجلين،  فكر  شرحوا  الذين  الإسلاميون  الثاني:  والطرف  قطب، 
الذين استنبطوا المفاهيم الشائعة عن الحكم والدولة وقيم السلطة والشرعية انطلاقاً من آيات  

، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم. هذا الاضطراب جعل هناك  القرآن، وخاصة سورة المائدة
حاجة إلى كثير من عمليات التحليل والتفكيك وإعادة التركيب لئلا يساء فهم الإسلام كله من  
بل أصبح   التوحيد،  بقضايا  ارتبط  "الحاكمية"  وأن مفهوم  المفهوم، خاصة  فهم هذا  إساءة  خلال 

كل عناصر أو مقومات العقيدة من ولاء وبراء وسواهما، مما  قرين التوحيد، بحيث صارت تسقط  
تصبح عملية   هنا  الإسلامية.. ومن  المجتمعات  داخل  فهم واضطراب.. في  ترتب عليه من سوء 

 .(3)إعادة ترتيب الأوراق وتصحيح الأوضاع في هذا المجال أمراً ضرورياً 

 
 . 39: أبو القاسم حاج حمد، الحاكمية، )م.س(، ص (2)
الفهم برز في الفكر الإسلامي المعاصر تيار يشدد على أن القول بالحاكمية، الصادر عن هذه الحركات، يؤدي إلى    في مقابل هذا  (3)

تحريف المعنى القرآني لمصطلح الحكم؛ الذي منه اشتقت لفظة الحاكمية، وحسبانه دالا على معنى النظام السياسي أو السلطة 
ولو لمرة واحدة أي مفهوم سياسي لما نعرفه اليوم في استخدامنا لكلمات: الحكم،  السياسية، ذلك أن القرآن الكريم لم يستخدم  

الحكومة، وما أشبه. لقد ثبت القرآن عند استخدامه للكلمات المشتقة من الجدر اللغوي ح.ك.م، على معنى واحد ليس غير، هو  
النا  بين  خلاف  من  يقع  ما  وكل  والخصومات،  المنازعات  في  الفصل  بمعنى  قرآنية،  القضاء  مفاهيم  الله،  خلف  أحمد  محمد  س. 

وما بعدها.   25:  م، ص1984، الطبعة الأولى،  79  دد:سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ع
المعاصر، مرك الإسلامي  الفكر  الدولة في  بلقزيز،  الإله  السياسي. عبد  بالنظام  أو  بالخلافة  الوحدة  وبالتالي لا صلة له  دراسات  ز 

الطبعة الأولى،   بهما  .  242:  م، ص2002العربية، بيروت،  تم  أو منهجين  للباحث أن يميز بين أسلوبين  في هذا الإطار يمكن 



 

 

4 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 أولا: مسألة الحاكمية وسوء الفهم: السياق التاريخي. 

المسلمين،    كانت من  طوائف  بين  ونزاع  جدل  مثار  المسلمين  تاريخ  في  الحاكمية  مسألة 
كالخوارج قديما وغلاة المكفرة في زماننا ممن أساءوا فهمها ووضعوها في غير موضعها، فتحولت  
الشريعة،   صاحب  عن  وكيلا  نفسها  نصبت  التي  الطوائف"  "حاكمية  إلى  الله"  "حاكمية  من 

لام فتنا، وانقلبت الحاكمية عندها إلى "كلمة حق أريد بها باطل" كما  وأرهقت بذلك بلاد الإس
 للخوارج.  رضي الله عنهقال علي  

وإعلان   والحكام،  العوام  تكفير  إلى  ومطية  ذريعة  الحاكمية  مسألة  قديما  الخوارج  اتخذ 
بها عليهم الشيطان "من لم يكف ر  العصيان والخروج على الأمة، وإلزام المسلمين بقاعدة لبس 

الكافر فهو كافر"، وهم أول نابتة أهل الأهواء في الإسلام، كفروا أهل القبلة والمعاصي وحكموا  
وربما   الأولين.  السابقين  من  الصحابة  حتى  وأموالهم،  دماءهم  واستحلوا  النار،  في  بتخليدهم 

كثير كانت مواقف الغلو والتطرف التي اتخذها الخوارج من بعضهم ومن المخالفين لهم، يرجع في  
من جوانبه إلى تكفير مرتكب الكبيرة الذي يعد أصلا من أصول مذهبهم، بل إن هذا الأصل  
يفسر خروجهم المستمر على الأئمة والولاة القائمين في وقتهم، فالرأي عندهم وجوب الخروج على  

 . (4) الإمام الجائر ولو أبيدوا جميعا

،  رضي الله عنهماكان ظهور الخوارج مرتبطا بأحداث سياسية إثر الخلاف بين علي ومعاوية  
بسبب الخلاف حول مسألة سياسية وهي الخلافة أو الإمامة العظمى، أو رئاسة الدولة. ويومئذ لم  

علي،   صف  في  يقاتلون  أفرادا  كانوا  وإنما  جماعة  للخوارج  عنهتكن  الله  معاوية،  رضي  ضد   ،
روا كجماعة لها كيانها السياسي، بعد حادثة التحكيم، بعد توقف القتال في معركة  ولكن ظه

 . (5) صفين، عندما رفع أهل الشام المصاحف على رؤوس الرماح
 

تناول المفهوم والتعامل معه: الأول: نظر إليه باعتباره مفهوما "أصوليا" ومن تم فقد سعى لتأصيله من خلال تتبع دلالة جذره  
آن والسنة واللغة؛ إلا أن أصحاب هذا المنهج استخدموا عددا من آليات التحيز لتأكيد مقولات وقيم استنبطوها اللغوي في القر

ظل   في  إليه  النظر  يجب  فإنه  تم  ومن  بشري،  فكر  نتاج  أي  فكريا  مفهوما  الحاكمية  اعتبر  فقد  الثاني  المنهج  أما  أنفسهم.  في 
قتصادية التي أحاطت بالمفكر، وظروفه الشخصية التي صنعت فكره. هشام أحمد الظروف التاريخية والاجتماعية والسياسية والا 

 . 51عوض جعفر، الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية رؤية معرفية، )م.س(، 
 . 78: هشام أحمد عوض جعفر، الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية رؤية معرفية، )م.س(، ص (4)
 .27-26: ، ص 6 :م، ج1979مم والملوك، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، الطبري، ابن جرير، تاريخ الأ  :انظر (5)



 

 

5 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

،  رضي الله عنهوقد خرجوا إلى حروراء وسموا بالحرورية، وسموا "الخوارج" لخروجهم على علي  
ي هَا اَ لقوله تعالى:    (6) نفسهم "الشراة" وزعموا أنه من الخروج في سبيل الله، وسموا أ

َ
ئأ   ءَامَنُواْ   لِذينَ ﴿يَ

لْمِ  فےِ ادُْخُلوُاْ   . [206]البقرة:  كََفَّٓة﴾ الِسَّ
ِ  ، قوله تعالى:رضي الله عنهكان سند الخوارج في الخروج على علي،   ُكْمُ ﴿إنِِ ا وهذه   لِلِّ﴾ إلِاَّ  لحْ

الآية أحد النصوص الشرعية التي تقوم عليها فكرة الحاكمية في الفكر الإسلامي، إلا أن تفسير 
في   يشك  عليا،  جعل  ما  وهذا  خاطئا،  للآية  تأويلهم  وكان  سياسيا،  تفسيرا  كان  للآية  الخوارج 

نوا  ، لما رجع من مناظرة الخوارج، إن كارضي الله عنهماحقيقة إيمانهم، حيث سأل ابن عباس،  
منافقين؟ فقال ابن عباس: والله ما سيماهم بسيماء المنافقين، إن بين أعينهم ثر السجود، يتأولون  

 .(7)القرآن
ولقد كان للخوارج فهم خاص لشعار "لا حكم إلا لله" رتبوا عليه نتائج استباحوا بها دماء  
المسلمين، وقد اعترف علي بالمبدأ "كلمة حق" ولكنه أنكر عليهم ما رتبوه من نتائج واستخلصوه 
من خلاصات واتخذوه من مواقف وأفعال "أريد بها باطل"، وقد كان الباطل الذي يريده الخوارج  

عليا  ه نسبتهم  عنهو  الله  من    رضي  كثير  إلى  بهم  أدى  مما  عليه  الخروج  واستحلالهم  للكفر 
الصحيح الفهم غير  التي استباحوها على هذا  يعطون النص الشرعي هذا  (8)المظالم  . ومما جعلهم 

التأويل البعيد: عدم النظر الشرعي إلى النصوص الشرعية بوصفها عضوا متكاملا يكمل بعضه  
. مبدأ وجوب  رضي الله عنهمافسر بعضه بعضا. استيلاء فكرة البراءة، من عثمان وعلي  بعضا، وي

الجائر الحاكم  والتي  (9)قتال  الخوارج  التي ميزت  الخصائص  من  فهناك جملة  هذا  إلى  وإضافة   .
منها: السذاجة والسطحية في التعامل مع نصوص الوحي تفسيرا وتنزيلا. افتقارهم لأدوات النظر  

 
 . 64: ، ص(د.ت)أبو زهرة محمد، تاريخ المذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، القاهرة،  :انظر (6)
ابن أبي حديد، شرح نهج البلاغة الجامع لخطب ورسائل وحكم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، دار الرشاد، بيروت،    :انظر  ( 7)
 . 310: ، ص2: ، ج( د.ت)
السادسة،    (8) الطبعة  القاهرة،  المكتب المصري الحديث،  السياسي للدولة الإسلامية،  النظام  العوا، في    ص:  م،1993محمد سليم 

114. 
 . 61: ة، تاريخ المذاهب الإسلامية، )م.س(، صأبو زهر (9)



 

 

6 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

ي. الجهل وقلة العلم بأحكام الشرع. التعصب وكثرة الاختلاف. عدم الجمع بين المثل  الاجتهاد
 . (10) العليا للإسلام ومقتضيات الواقع، ومحاولة الربط والتوفيق بينها

فهذه الصفات لم تؤهل الخوارج لتحقيق المفهوم الصحيح الذي يقتضيه مفهوم "الحاكمية"،  
 حيث كان حليفها الشذوذ والانحراف. 

للخوارج   الحاصل  الفهم  الشاطبي سوء  اسحاق  أبو  الإمام    غلاة  على  ينطبق  ما  وهو–يرجع 
على معانيها بالظن    يعة، والتخرصالشر  بمقاصد  الجهل   وهو  واحد،  وجه  إلى  -زماننا  في  المكفرة 

 . (11)من غير تثبت، أو الأخذ فيها بالنظر الأول، ولا يكون ذلك من راسخ في العلم" 
أن الخوارج كيف خرجوا عن الدين كما يخرج السهم من الصيد   "ألا ترى  يقول الشاطبي: 

، يعني  المرمي؟ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصفهم بأنهم يقرؤون القرآن لا يجاور تراقيهم
  لم   فإذا  القلب،  إلى  راجع  الفهم  لأن  قلوبهم؛  إلى   يصل  حتى  به  يتفقهون  لا  أنهم  -أعلم  والله –

  المسموعة  والحروف  الأصوات   محل  عند  يقف  وإنما   حال،  على  فهم  فيه  يحصل  لم  القلب؛   إلى   يصل
 .(12) " يفهم  لا ومن  يفهم  من فيه يشترك  الذي وهو فقط،

 المكفرة من خوارج العصر: سوء فهم الحاكمية بين غلاة 
بعد انبعاث ظاهرة الغلو في زمننا المعاصر، ظهر دعاة التكفير الذين نظروا إلى المجتمع نظرة  
الخوارج، ظهروا في هذا   بقايا  من  نابتة  المكفرة  أي إصلاح، وغلاة  اليأس من  يطبعها  سوداء، 

أو في  وسادت  المتحمسين،  بين  الجهل  وسيادة  العلم  قلة  بسبب  فكرية  الزمان  انحرافات  ساطهم 
 خطيرة، تهدد منحى الاعتدال في العمل الإسلامي. 

بفهم   الحاكمية  مطية  وركبوا  العصيان،  وأعلنوا  والحكام،  المجتمعات  تكفير  إلى  فعمدوا 
السياسة في   العلماء ورموز  راح ضحيته كثير من  المسلح الذي  العمل  وأعلنوا  سطحي ظاهري، 

 الأمة، والأبرياء المستأمنين.

 
 . 122: حسن لحساسنة، الحاكمية في الفكر الإسلامي، )م.س(، ص  (10)
-ه1423أبو اسحاق الشاطبي، الاعتصام، تحقيق، سليم بن عبد الهلالي، دار ابن القيم، دار ابن عفان، القاهرة، الطبعة الأولى،  (11)

 . 690: ، ص2 :م، ج2003
 . 691 :، ص2 :ج سه، المرجع نف (12)



 

 

7 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

ن الأمر يتعلق بفكر نشأ عن قراءة غير سليمة للنصوص الشرعية، فأفرز تيارا يحتكم إلى  إ
قوة السلاح، فخرج عن سياق التعامل الذي عرفته الأمة الإسلامية التي وفرت الأمن لأفرادها،  

 رغم ما قد يكون بينهم من اختلافات في تفاصيل الآراء العقدية والسياسية.
يتق أن  الفكر  هذا  ذهنية  وسمة  في  يخلفها  التي  والفجوات  الفراغات  كل  في  ويتمدد  وى 

المجتمع حينما يتخلى جزئيا أو كليا عن الاضطلاع بمسؤولياته ووظائفه الدينية، على مستويات  
 نشر المعرفة وتحصين الذات معرفيا واجتماعيا. 

 ثانيا: الحاكمية كمفهوم تحريضي أو التوظيف الإيديولوجي لمفهوم الحاكمية.
أنحاء فك من  كثير  في  الإسلامي  العمل  فصائل  سادت  التي  الأخيرة  التطورات  برزت  يف 

العالم والتي بدأت تعلن شعار "الحاكمية الإلهية" وتتطلع إلى السلطة باسمها، وتؤكد أن الإسلام  
 يقوم على هذه الفكرة ويلتزم بهذا الاتجاه؟ 

الحاكمية الإلهية في الإطار السياسي  معلوم أن أبا الأعلى المودودي يعد أول من صاغ فكرة  
منظومة   على  تقوم  سياسية  نظرية  بناء  أجل  من  ذلك  بتوظيف  قام  وقد  والقانوني،  والاجتماعي 

 عقائدية، حيث تتجلى الحاكمية الإلهية في السلطتين السياسية والقانونية. 
ضه من وجوب  وقد اختار المودودي مصطلح الحاكمية، للتعبير عن مبدأ سيادة الله، وما يفر

"أن الحاكمية في الإسلام خالصة لله وحده، فالقرآن   إذ يرى المودودي  سيادة التشريع الإسلامي، 
بل   الديني فحسب،  بالمعنى  ليس  له،  الله وحده لا شريك  أن  يبين  شرحا  التوحيد  يشرح عقيدة 

ق تعالى وحده  بالمعنى السياسي والقانوني كذلك...إن وجهة نظر العقيدة الإسلامية تقول: إن الح
هو الحاكم بذاته وأصله، وإن حكم سواه موهوب وممنوح، وإن الإنسان لا حظ له من الحاكمية  
إطلاقا...وخلافة الإنسان عن الله في الأرض لا تعطي الحق للخليفة في العمل بما يشير به هواه  

فليس   المالك ورغبته.  تنفيذ مشيئة  به مشيئة شخصه، لأن عمله ومهمته  تقضي  فرد  وما  لأي 
ذرة من سلطات الحكم... وأي شخص أو جماعة يدعي لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية  
في ظل هذا النظام الكوني المركزي، الذي تدبر كل السلطات فيه ذاتا واحدة هو ولا ريب سادر في  



 

 

8 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

لق  الإفك والبهتان. فالله ليس مجرد خالق فقط، وإنما هو حاكم كذلك وآمر، وهو قد خلق الخ
 . (13) ولم يهب أحدا حق تنفيذ حكمه فيهم

"أن الإسلام يضاد ويعارض الممالك القائمة على المبادئ المناقضة للإسلام، ويريد   كما يرى 
قطع دابرها، ولا يتحرج في استخدام القوة الحربية لذلك، وهو لا يريد بهذه الحملة أن يكره من  

بادئ الإسلام، إنما يريد أن ينتزع زمام الأمر ممن  يخالفه في الفكرة على ترك عقيدته، والإيمان بم
يؤمنون بالمبادئ والنظم الباطلة، حتى يستتب الأمر لحملة لواء الحق، وعليه فإن الإسلام ليس له  

دار محدودة بالحدود الجغرافية يذود ويدافع عنها، وإنما يملك مبادئ وأصولا    -من هذه الوجهة-
 . (14) ا، حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله" يذب عنها، ويستميت في الدفاع عنه

صبغة   للمفهوم  وأعطى  والتوحيد،  الإيمان  بمفهوم  الحاكمية  ربط  من  أول  المودودي  يعد 
الألوهية بمفهوم  ربطه  عندما  وذلك  هو  (15) عقدية،  الدين  أسس  من  أساس  "أول  يقول:  حيث   ،

السماوات   مالك  فهو  الله  تأسيساً على  الإيمان بحاكمية  ملك له وحده،  فيهما  ما  والأرضين وكل 
ِ   قوله تعالى:  ِ مَا فےِ ا وََٰتِ ﴿للّه مََٰ نفُسِكُمُ   فےِٓ  مَا  تُبْدُواْ   وَإنِ  الَِارْضِ   فےِ  وَمَا  لسَّ

َ
وْ تُُْفُوهُ يََُاسِبْكُم    ٓ ٓۥأ

َ
أ

 ِ ا ﴾بهِِ  ُ . بل يجعل المودودي من الحاكمية بعد صياغتها شبكة تؤثر في كل محور  [283]البقرة:    للَّّ
وتتعدى إلى كل مجال، فإذا كان الحديث عن مفاهيم عقدية كان حديث المودودي عن الحاكمية  
السياسي   الجانب  عن  الحديث  كان  وإذا  والتوحيد،  بالإيمان  علاقة  له  الذي  وحده  لله  الخالصة 

المودودي   انتقل  هنا  والقانوني،  ونورد  القانونية،  والحاكمية  السياسية  الحاكمية  عن  الحديث  إلى 
توحيدياً وسياسياً وقانونياً وتشريعياً في   للمودودي يبين فيه معنى الحاكمية باعتباره مفهوماً  نصاً 
الاجتهاد في   الإنساني ومنـزلة  التشريع  نطاق  نفهم  "ينبغي علينا لكي  يقول:  نفسه. حيث  الوقت 

نبه لأمرين: الأول أن الحاكمية في الإسلام خالصة لله وحده، فالقرآن يشرح عقيدة  الإسلام أن ن
التوحيد شرحاً بينن أن الله وحده لا شريك له، ليس بالمعنى الديني فحسب، بل بالمعنى السياسي  
له.  شريك  لا  الذي  والمشرع  والنهي،  الأمر  وصاحب  والمطاع  الحاكم  فهو  كذلك،  والقانوني 

القرآن   القانونية ويقدمها جنبا إلى جنب مع عقيدة معبوديته  يوضح  تاماً حاكمية الله  توضيحاً 
 

 . 57-70: م، ص1977 ،أبو الأعلى المودودي، الحكومة الإسلامية، ترجمة أحمد إدريس، طبعة القاهرة (13)
 . 41: أبو الأعلى المودودي، الجهاد في سبيل الله، )م.س(، ص (14)
 . 67: لحسن لحساسنة، مداخل منهجية في مفهوم الحاكمية، )م.س(، ص (15)



 

 

9 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

الدينية، ويؤكد على أن هاتين الصفتين هما المقتضيات اللازمة لألوهيته تعالى، وأن كلاً منهما لا  
القرآن   يدع  ولم  الله،  ألوهية  إنكار  بالضرورة  يستلزم  إحداهما  وإنكار  الأخرى،  تنفصم عن 

يظن منه احتمال فهم القانون الإلهي على أنه قانون الفطرة، بل على العكس أقام دعوته على  مجالًا  
القانون  أساس حتمية تسليم الإنسان بقانون الله الشرعي في حياته الأخلاقية والمجتمعية، وهو 

أمامه عن الحر القانون الشرعي والتخلي  قبول هذا  يد الأنبياء، وقد سمى  ية  الذي بعثه الله على 
الشخصية إسلاماً ورفض في عبارات وألفاظ واضحة حق الإنسان في أن يفصل برأيه في الأمور  
التي أصدر الله ورسوله فيها حكماً وفصلًا. والأمر الثاني الذي تساوى وتوحيد الله في الإسلام هو  

 .(16) " …أن محمداً صلى الله عليه وسلم آخر الأنبياء
 مية في نظر المودودي ثلاث: الخصائص الأولوية للدولة الإسلا

ليس لفرد، أو أسرة، أو طبقة، أو حزب، أو لسائر القاطنين في الدولة نصيب من الحاكمية، فإن  
في   دونه  من  والذين  وحده،  تعالى  بذاته  مختصة  الحقيقية  والسلطة  الله،  هو  الحقيقي  الحاكم 

 هذه المعمورة إنما هم رعايا في سلطانه العظيم. 
من   لأحد  ظهيرا  ليس  بعضهم  كان  ولو  جميعان  والمسلمون  التشريع،  أمر  من  شيء  الله  دون 

 لبعض، لا يستطيعون أن يشرعوا قانونا. 
إن الدولة الإسلامية لا يؤسس بنيانها إلا على ذلك القانون الذي جاء به النبي من عند ربه، مهما  

 .(18) مان لحقيقة واحدة. ولفظ "إله" واصطلاح "الحاكمية" هما اس(17)تغيرت الظروف والأحوال 
ويقيم سيد قطب فكرة الحاكمية في إطار استحضار معاني الجاهلية المعاصرة، وبناء على هذا  
هذا   خلال  ومن  عنده،  الحاكمية  معالم  أكثر  تتضح  والجاهلية،  الحاكمية  بين  والتفاعل  التقابل 

يق  حيث  قطب.  يقدمها  التي  للصياغات  الحاد  التفسير  ملاحظة  يمكن  العالم التقابل  "إن  ول: 
يعيش اليوم كله في جاهلية من ناحية الأصل الذي تنبثق منه مقومات الحياة وأنظمتها، جاهلية  

  على  الاعتداء  أساس على  تقوم  الجاهلية هذه …لا تخفف منها شيئاً هذه التفسيرات المادية الهائلة 

 
 . 130: أبو الأعلى المودودي، الحكومة الإسلامية، )م.س(، ص (16)
 . 49: م، ص1969أبو الأعلى المودودي، نظرية الإسلام السياسية، ترجمة خليل حسن الإصلاحي، بيروت، الطبعة الأولى،   (17)
 . 65: لحكومة الإسلامية، )م.س(، صأبو الأعلى المودودي، ا (18)



 

 

10 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

. فالجاهلية عند قطب  (19) " الحاكمية  وهي  الألوهية  خصائص  أخص   وعلى  الأرض،  في  الله  سلطان
خطر داهم لأنه لا يتصالح مع الحاكمية، لأن الجاهلية عنده هي أن: "تستند الحاكمية إلى البشر  

  والقوانين   والشرائع  والقيم  التصورات  وضع  حق  ادعاء   صورة  في   …فتجعل بعضهم لبعض أرباباً  
. وتولي الجاهلية صفة  (20) " الله  به  يأذن  لم  وفيما  للحياة،  الله  منهج  عن  بمعزل  والأوضاع  والأنظمة

الحاكمية ينتج عنه اعتداء على الإنسان، ولهذا يرى قطب أن مهانة الإنسان في الأنظمة الجماعية  
الله سلطان  الاعتداء على  آثار  من  أثر  إلا  كانت  (21) ما هي  سواء  المجتمعات  كل  قطب  ويدخل   .

الجاهلية   المجتمعات  إطار  في  بالإسلامية  اتسمت  أو  إقراراً  عربية  الحاكمية  شرط  فقدها  عند 
تلقي النظم والشرائع والقيم  يتحدد في مصدر  وتطبيقاً، لأن معيار إسلامية المجتمع عند قطب 
والموازين والعادات والتقاليد وكل مقومات الحياة، هل تتلقى من الحاكمية الإلهية، فتدين بذلك  

أم أن هذه المجتمعات تتلقى ذلكم    له، وعلى هذا الأساس تدخل في عداد المجتمعات المسلمة،
ضمن   بذلك  فتكون  حياتها،  نظام  في  وحده،  لله  بالعبودية  تدين  ولا  البشر،  حاكمية  من 

 .(22)المجتمعات الجاهلية، وإن اعتقدت بألوهية الله تعالى وقدمت له سائر الشعائر التعبدية
الإ الحاكمية  مفهوم  هو  قطب  عند  والوصل  والفصل  والربط،  الفك  باعتبارها  فمعقد  لهية 

 . (23) معياراً فاصلًا بين الكفر والإيمان
كان سيد قطب لا يرى أي فرق بين مفهوم شهادة التوحيد ومفهوم الحاكمية، إذ إنن أحدهما  
صِنوُْ الآخر، وأحدث نوعاً من التقابل بين مصطلح الحاكمية وشهادة التوحيد، وهذا التقابل الذي  

"الأ مصطلح  إلى  يستند  قطب  تعني  أحدثه  الألوهية  أن  يعرفون  كانوا  "فلقد  يقول:  حيث  لوهية" 
السلطان   نزع  معناه  بها  الله سبحانه  وإفراد  الألوهية  توحيد  أن  يعرفون  وكانوا  العليا،  الحاكمية 
الذي يزاوله الكهان ومشيخة القبائل والأمراء والحكام ورده كله إلى الله، السلطان على الضمائر،  

الشعائر،   على  في  والسلطان  والسلطان  القضاء،  في  والسلطان  الحياة،  واقعيات  على  والسلطان 

 
 . 10: سيد قطب معالم في الطريق، )م.س(، ص  (19)
 المرجع نفسه.  (20)
 المرجع نفسه.  (21)
 . 101: ص المرجع نفسه،  (22)
 . 72: لحسن لحساسنة، مداخل منهجية في مفهوم الحاكمية، )م.س(، ص (23)



 

 

11 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

والابدان"  يخرج  (24) الأرواح  التوحيد،  شهادة  في  الأساسية  الأبنية  أحد  هو  الذي  "الإله"  فلفظ   .
عليه قطب أهم خاصية لصيقة به ولا تنفك بحال عنه وهي الحاكمية، ثم يجعل هذا الجزء مرادفاً  

أن قاعدة  للكل لتصبح شهادة   يبين  العليا، فقطب  التوحيد دالة على معنى واحد، وهو الحاكمية 
قضت  التي  هي  الدين  طبيعة  "إن  بقوله:  المعنى  هذا  عن  ويعبر  كله،  للدين  الأساس  هي  الألوهية 
بهذا، فهو دين يقوم كله على قاعدة الألوهية الواحدة، كل تنظيماته وكل تشريعاته تنبثق من هذا  

 . (25) الأصل الكبير" 
وقد عبر قطب في غير موضع أن الحاكمية أهم خصائص الألوهية، وهو بذلك يعتبر أن الدين  
قائم على مبدأ الحاكمية. ويقول في موضع آخر: "فالإسلام منهج للحياة البشرية، وهو منهج يقوم  

الحاكمية"  في  متمثلة  بالألوهية  وحده  الله  إفراد  سو(26)على  في  الحكم  لآيات  تفسيره  وفي  رة . 
"يتناول هذا الدرس أخطر قضية من قضايا العقيدة الإسلامية، والمنهج الإسلامي،   المائدة، يقول: 

  قضية   ورائها  ومن  والتقاضي  والشريعة   الحكم  قضية  إنها   …ونظام الحكم والحياة في الإسلام،  
قضايا  (27) " والإيمان  والتوحيد   الألوهية أهم  من  الحكم  قضية  يجعل  قطب  فسيد  العقيدة  . 

متعلقات   لها  أحكام  وهذه  جاهلية،  أو  إسلام  إيمان،  أو  كفر  مسألة  ويعتبرها  بل  والإيمان، 
مسألة إيمان أو كفر، أو إسلام أو جاهلية،    -في هذا كله-عقدية، يقول سيد قطب: "إن المسألة  

ن بما  وشرع أو هوى، وإنه لا وسط في هذا الأمر ولا هدنة ولا صلح، فالمؤمنون هم الذين يحكمو
والكافرون الظالمون الفاسقون هم الذين لا    -لا يخرمون منه حرفاً ولا يبدلون منه شيئاً -أنزل الله  

 .(28) يحكمون بما أنزل الله" 
الحقيقة   في  وقطب  المودودي  بين  الحاكمية  فكرة  في  تمايز  ولا  خلاف  لا  أنه  والملاحظ 

الحاكمية   قطب  سيد  يفسر  إذ  بالحا-والجوهر،  عليها  العلياويصطلح  معاني    -كمية  ضوء  في 
القبائل   "نزع السلطان الذي يزاوله الكهان ومشيخة  الألوهية، ويرى أن مفهوم الحاكمية معناه 

 
 . 26 ص: سيد قطب، معالم في الطريق، )م.س(،  (24)
 . 36 :ص المرجع نفسه،  (25)
 . 90 :ص المرجع نفسه،  (26)
 . 887 :، ص2: سيد قطب، في ظلال القرآن، )م.س(، ج  (27)
 . 888: ، ص2 :ج المرجع نفسه،  (28)



 

 

12 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

واقعيات   على  والسلطان  العشائر،  على  والسلطان  الضمائر،  على  والسلطان  والحكام،  والأمراء 
الأ في  والسلطان  القضاء،  في  والسلطان  المال،  في  والسلطان  إلى الحياة،  ورده  والأبدان..  رواح 

 . (29) الله.." 
والغموض للبس  والموهمة  العامة  وقطب  المودودي  عبارات  من  نماذج  قضية  ،  تلك  في 

الحاكمية، ونظريتهما عنها. لقد جردا فيها الإنسان من كل حق في الأمر والتشريع والتقنين، بل  
 والتنفيذ، فردا كان أم جماعة، بل وحتى الأمة. 

بذلت من كتاب الحركات  لقد تحول   التي  الجهود والشروح  بتلك  الإلهية"  "الحاكمية  مفهوم 
الإسلامية إلى قرين للتوحيد، بحيث صارت تسقط عليه كل عناصر التوحيد أو مقومات العقيدة  
من ولاء وبراء وسواها، وتربط بها بشكل وثيق، وبذلك ساد نوع من سوء الفهم واضطراب الرؤية  

الإسلامية، وإضافة أسباب صراع وتمزق أخرى إلى أسباب الصراع والتمزق    في داخل المجتمعات
 ( 30) القائمة سلفا.

إن هذا الفهم للحاكمية الجاعل من إفراد الله بالحاكمية حكما بتجريد الإنسان والأمة من  
... ، قد سيء    (31) كل حق في أن تكون مصدرا للسلطة والسلطان في أي شأن من شؤون الحياة 

ن له آثار سلبية خطيرة؛ إذ حدثت بسبب هذا الفهم فتن، ماجت في الأمة كقطع الليل  فهمه، فكا
المظلم أريقت فيها دماء، وأزهقت فيها أرواح، وتكبدت الأمة بسببها فتنا ومحنا لم يزل شررها  
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:   القصد. كما  أو سوء  الفهم  بسبب سوء  ناد،  يتطاير في كل 

ين يدي الساعة الهرج، قالوا: يا رسول الله وما الهرج؟ قال: القتل، قالوا: أكثر مما نقتل؟  "يكون ب
قال: إنه ليس من قتلكم المشركين، ولكن قتل بعضكم بعضا، قالوا: ومعنا عقولنا؟ قال: إنه  

 . (32) لتنزع عقول أهل ذلك الزمان" 

 
 . 26 :سيد قطب، في ظلال القرآن، )م.س(، ص  (29)
 . 275 ص: طه جابر العلواني، الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي المعاصر، )م.س(،  (30)
 . 44: أبو القاسم حاج حمد، الحاكمية، )م.س(، ص (31)
 .19492 الحديث: أخرجه أحمد في مسنده رقم (32)



 

 

13 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

المتش  السياسية  الكثير من منظري الحركات الإسلامية  فعملوا  استثمر  المذكور،  ددة التصور 
العلماء،   على تكفير المجتمع وتكفير الحكام، وتكفير المحكومين لأنهم رضوا بهم، وتكفير 
لأنهم لم يكفروا الحكام، إعمالا لأصلهم في أن من لم يكفر الكافر فهو كافر، وتكفير كل من  

القيام بالأعمال الحربية  عرضوا عليه دعوتهم فلم يقبلها...كما استثمروا ذلك في تسويغ وتبري ر 
ضد غير المسلمين وشرعنتها، واعتبار أن القتال لا ينحصر بحالة العدوان على أهل الإسلام أو  
دعوتهم، بل شرع القتال ابتداء لإخضاع الأنظمة الكافرة لسلطان الإسلام. فاكتسبت الحركات  

ا على  وأعمالها  تصوراتها  في  اعتمدت  التي  الراديكالية  بمفهوم  الإسلامية  المتعلقة  لأحكام 
المستوى   على  سواء  تنفيذها  يتم  التي  العنف  علميات  من  للكثير  المشروعية  صفة  الحاكمية، 
إذ استند تنظيم الجهاد الإسلامي في مصر   الداخلي )العربي والإسلامي( أم على المستوى الخارجي، 

 في تبرير أعماله الإرهابية.  (33)م، إلى مفهوم "الحاكمية" 1976عام 
العدائي ضد   المد  تقوية  العنف...،  أي الأعمال الإرهابية، وأعمال  نتائج ذلك،  فقد كان من 
واستخدمها   توظيف،  أوسع  الإسلام  من  التخويف  مشروع  وظفها  مادية  أدلة  بتوفير  الإسلام، 
بإرسال   "إن الله في الإسلام يطالبك  الوضع:  دعاة الثقافات الأخرى، فيقول أحد المستغلين لهذا 

 ليموت من أجله، أما في المسيحية فإن الرب يرسل ابنه ليقتل من أجلك". ابنك 
وقد حرضت شعارات التكفير ووعيده المتكرر كثيرا من الشعوب ضد الإسلام والمسلمين،  
واسترجاع   إيطاليا،  فتح  وأن  بلادها،  هو  المستقبلي  الهدف  أن  الشعوب  تلك  سمعت  بعدما 

المسلمين، ونحن إن كنا نأمل أن يتحول العالم كله    الأندلس عن طريق الجهاد هو ضمن أجندة
لا   والبرهان،  الحجة  ونصاعة  المنطق  قوة  بتفعيل  بالحوار،  ذلك  يتم  أن  نرجو  فإننا  الإسلام،  إلى 

 باستعمال قوة السلاح الذي نعلم وضعنا من امتلاكه والتحكم فيه. 

 
لا ينبغي أن نفهم من الكلام، أن الحركات الإسلامية المتشددة في تكفيرها للمجتمع وتسويغها العنف سبيلا للتغيير، تستند    ( 33)

  جعلها   -أخرى –على ما ترتب عن مصطلح "الحاكمية" من فهوم فحسب. ذلك أن الفكر التكفيري يستند إلى عدة مرتكزات  
ام ركن من أركان الإيمان، ثم قاعدة التكفير بسبب ترك العمل واقتراف انخر  بسبب   التكفير  قاعدة  وهي  بالتكفير،  القول  أساس

انتهى التفريع على هذا التأصيل إلى أن ترك العمل هو إخلال بالإيمان، وأن   الكبائر، ثم قاعدة التكفير تبعا لحكم الدار. وقد 
 بنحمزة، ثقافة الإرهاب: قراءة شرعية، ضمن أعمال  مرتكبي الكبائر كفار، وأن ديار المسلمين ليست دار إسلام. انظر، مصطفى

 . 35: م، ص2007-ه1428ندوة: حكم الشرع في دعاوى الإرهاب، المجلس العلمي الأعلى، المغرب، الطبعة الأولى، 



 

 

14 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

تكتلهم وتذويب    وكما ساعدت العمليات الإرهابية على رص صفوف غير المسلمين، وعلى
 خلافاتهم، وهم يخططون لمواجهة الإرهاب.

اليمينية في   العنصري، وتقوية الاتجاهات  المد  تنشيط  الثقافة  المباشرة لهذه  الآثار  وكان من 
الغرب، وأصبحت الرغبة في التخلص من الوجود الإسلامي والسعي إلى التمايز الثقافي جزءا من 

ه كل  وانعكس  السياسة،  الطبقة  منه  وعود  تضررت  كما  الإسلامية،  الأقليات  على  سلبا  ذا 
 .34الجاليات المقيمة في ديار الغرب، فأصبح التآكل في حريات الممارسة الدينية ظاهرة ماثلة 

المفهوم   مراجعة  ضرورة  بشدة  تفرض  والمسلمين،  الإسلام  على  النتائج  هذه  خطورة  إن 
وإعاد والتفكيك  التحليل  عمليات  من  كثير  إلى  إعادة  وإخضاعه  عملية  تصبح  كما  التركيب  ة 

 ترتيب الأوراق وتصحيح الأوضاع في هذا المجال أمرا ضروريا. 
 ثالثا: من الحاكمية الإلهية إلى حاكمية القيم. 

 في هذا المقام تثور التساؤلات التالية: 
ما مدى نسبة مفهوم الحاكمية للفظ الحكم، وهل ورد في القرآن والسنة ببعده السياسي؟  
"ح.ك.م"   لفظ الحكم وجذره  والسنة من خلال  القرآن  إلى  المفهوم  لنسبة  هناك وجه  وإذا كان 
اللغوي وما اشتق عنه من ألفاظ. فمن يكون له الحكم؟ الله أم الإنسان؟ بتعبير آخر، هل رد  
المقصود   وهل  ويمارسه؟  به  يختص  نوع  للإنسان  يكون  ألا  يعني  الأمور  جميع  في  لله  الحاكمية 

ية؛ الالتزام بشرع الله أو رد التشريع إلى الله، وقيام خليفة أو سلطة دينية تنوب عنه في  بالحاكم
أم إنه لا علاقة للحاكمية بأي معنى من    والإقرار بأن الله هو المستقل بالتشريع لعباده؟الأرض،  

 هذه المعاني؟ 
"ا  لمفهوم  والاستقصاء  طويلا  التوقف  بالباحث  يجدر  الإشكالات،  هذه  لحاكمية"  لخطورة 

ودلالاتها اللغوية ومعانيها الشرعية المتعددة في القرآن والسنة، ومدى علاقتها بالدلالة اللغوية،  
 والاستدلال لذلك. 

 معاني الحاكمية في اللغة:  -أ

 

 .36  :( مصطفى بنحمزة، )م.س(، ص34)



 

 

15 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 :(35) والحكم في اللغة يأتي بعدة معان وهي
ْكُمُ    القضاء:  يحا بينهم  ما  كا حا تقول  م،  أحْكاا وجمعه  "الحكُم"  حاء  بضم  قضى،  وذلك  أي 

ما عليه. وقال الأزهري: الحكُم القضاء بالعدل.  كا ما له وحا كا  وحا
ذلك،    المنع: من  الخروج  على  يقدر  فلم  خلافه  من  منعته  إذا  بكذا  عليه  مْتُ  كا حا يقال 

الناس   بين  للحاكم  قيل  منعت، ومن هذا  بمعنى  متُ  كَّ مْتُ وحا حْكا
ا
وأ متُ  كا حا تقول:  والعرب 

 جعل الراغب الأصفهاني أصل الحكم المنع لغرض الإصلاح. حاكم، لأنه يمنع الظالم، و
والرجوع: رجعته،    الرد  أي  أنا  وأحكمته  رجع،  أي  والشيء  الأمر  عن  فلان  حكم  تقول 

 وأحكمه هو عنه رجعه. 
مْتُ بين القوم إذا فصلت بينهم. الفصل:  كا  تقول حا

 المخاصمة إلى الحاكم، واحتكموا إلى الحاكم وتحاكموا بمعنى واحد.  المحاكمة:
فقد    الإتقان:  صنعته  وثقت  شيء  وكل  أتقنه،  الأمر  ما  حْكا

ا
وأ فاستحكم،  أتقنه  هُ  ما حْكا

ا
أ

 أحكمته، ويقال للرجل إذا كان حكيماً قد أحكمته التجارب. والحكيم: المتقن للأمور. 
متُ الرجل، بالتشديد،  التفويض: كَّ مْتُ فلانا أي أطلقت يده    حا كَّ فوضت الحكم إليه. وحا

 فيما شاء. 
ما فلان في كذا إذا فعل ما رآه. الفعل حسب المراد:  اكَّ  تقول تحا

بمعنى    الحكِْمَة: والحكمة  والإنجيل.  والقرآن،  والنبوة،  والحلم،  والعلم  العدل  )بالكسر( 
ق الأشياء على ما هي عليه والعمل  الحكم وهو العلم والفقه والقضاء بالعدل، وهي العلم بحقائ 

 
، الفيروزبادي، مجد  56 : ص ،د.ت( ) دار الكتب العلمية،  ،بيروت ، انظر: الفيومي، أحمد بن محمد بن علي المقري، المصباح المنير (35)

المحيط القاموس  يعقوب،  بن  محمد  الفكر،  ،  بيروت ،  الدين  أبو    وما   ، 98:  ص  ،4:ج  ،م1983-ه1403دار  منظور  ابن  بعدها، 
الأولى الطبعة  العرب،  لسان  المصري،  الدين  والتوزيع،    ، بيروت ،  الفضل جمال  والنشر  للطباعة  الفكر  :  ج،  م1990-ه1410دار 

ابن دريد، أبو    .وما بعدها   ، 252:  ص،  8:  ج  ، د.ت(ط(، )السيد محمد مرتضى الزبيدي، تاج العروس )د.  .145-140:  ص،  12
هارون السلام  عبد  تحقيق  الاشتقاق،  الحسن،  بن  محمد  المحمدية،    ،القاهرة،  بكر  السنة    . 76:  ص  ،م1958-ه1378مطبعة 

القرآ البابي الحلبي  ،  القاهرة،  ن، تحقيق محمد سيد كيلانيالراغب الأصفهاني، مفردات غريب  شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى 
الدين أبي عمر، عني    .126:  ص  ،م1961-ه1381وأولاده،   الصحاح، تحقيق شهاب  ترتيب مختار  الرازي، محمد بن أبي بكر، 

 .193 :ص ،م1993-ه1414دار الفكر، ، بيروت ، بترتيبه محمود خاطر



 

 

16 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

بمقتضاها، وضبط النفس والطبع عن هيجان الغضب، وتطلق الحكمة على طاعة الله والفقه في  
 الدين والعمل به والفهم والخشية والورع والإصابة والتفكر في أمر الله واتباعه.

م أن الحكم  إلى  نخلص  لمادة: ح.ك.م(:  اللغوي  )المعنى  لـ  التتبع  هذا  أو  بعد  ا كانت غايته 
وأن   بالإتقان  يتسم  أن  بد  لا  فإنه  ثم  ومن  الإصلاح،  بغية  الفساد  من  المنع  الأساس  مقصده 
والإنجيل...(   )القرآن  السماوية  والكتب  النبوة  وأدواته:  الحق،  إصابة  وهي  الحكمة  على  يؤسس 

جذ وتوظيف  المفهوم  هذا  إطلاق  فعند  والعدل.  والقضاء  والعمل،  العلم  بين  اللغوي  والجمع  ره 
 فإنه لا ينصرف إلى معنى بعينه، وإنما يبقى السياق هو المحدد لطبيعة دلالته، ومعناه. 

 الحاكمية في القرآن والسنة: 

واقع الأمر أنه إذا كانت اللغة فيما يتعلق بالجذر اللغوي لمفهوم الحاكمية، قد أبرزت مدى  
و معانيها  تعدد  حيث  من  المادة  هذه  به  تتمتع  الذي  )قرآنا  الثراء  الأصول  فإن  اشتقاقاتها،  كثرة 

تسعة   على  فيها  فاستعملت  اللغوية،  الدلالات  إلى  جديدة  ومعان  دلالات  أضافت  قد  وسنة( 
 :(36)أوجه

 الحكم بمعنى التحليل والتحريم في أمر العبادة والدين: 

بأمر   المختص  خلقه،  سائر  دون  وحده،  الله  أن  تأكيد  في  القرآن  آيات  التحليل  تضافرت 
والتحريم في أمر العبادة والدين، وقد استعمل القرآن لفظ الحكم للدلالة على هذا المعنى، فمن  

تعالى: قوله  اَ   ذلك  ي هَا 
َ
ئأ وْفُواْ   ءَامَنُوآْ   لِذينَ ﴿يَ

َ
حِلَّتْ   باِلْعُقُودِ   أ

ُ
يُتْلَٰ الَانْعََٰ   بهَِيمَةُ   لَكُم  أ مَا  إلِاَّ   مِ 

ِ   مُُلِهے  غَيَْ   عَليَْكُمْ  يْدِ ا نتُمْ   لصَّ
َ
َ   انَِّ   حُرُم    وأَ أي إن الله يقضي  ،  [ 2 -1]المائدة:    يرُِيدُ﴾  مَا  يََْكُمُ   الَلَّّ

 
ذكر الحسين بن محمد الدامغاني خمسة معاني للحكم في القرآن الكريم، وهي: الموعظة، الفهم، النبوة، تفسير القرآن، القرآن.  (36)

انظر: الدامغاني، الحسين بن محمد، قاموس القرآن أو إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، تحقيق عبد العزيز سيد الأهدل،  
وذكر حسن لحساسنة اثنا عشر معنى للحكم في    .وما بعدها   ، 142 :م، ص1985وت، الطبعة الخامسة،  دار العلم للملايين، بير 

والوضوح   والعلم،  والعقل  والفقه  الفهم  والإتقان،  الإحكام  والخصومات،  المظالم  في  والفصل  القضاء  وهي:  الكريم،  القرآن 
الت النبوية،  السنة  والرسالة،  النبوة  الكريم،  القرآن  بالمفهوم والإبانة،  الحكم  والعبرة،  العظة  والقدر،  القضاء  والتحريم،  حليل 

انظر  السياسي الشريعة.  الأمور(،  ولاة  الملك،  الله،  شرع  غير  إلى  الإسلامي،    :)التحاكم  الفكر  في  الحاكمية  لحساسنة،  حسن 
تسعة معاني وهي المذكورة في  للحكم في القرآن والسنة  )م.س(،وما بعدها. وقد ذكر هشام أحمد عوض جعفر،  ،37 :)م.س(، ص

 متن بحثنا.



 

 

17 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

في خلقه ما يشاء من تحليل ما أراد تحليله، وتحريم ما أراد تحريمه، وإيجاب ما شاء إيجابه عليهم.  
 فإنه سبحانه يعلم أن أحكامه حكمة ومصلحة. 

القرآن صيغة أخصر   فقال: واستعمل  المتقدم على الله وحده  بالمعنى  "الحكم"  ﴿مَا    ليقتصر 
سْمَاءٓ    ٓٓۦتَعْبُدُونَ مِن دُونهِِ 

َ
أ  ٓ يْتُمُوهَآ إلِاَّ نتُمْ   سَمَّ

َ
آ   وَءَاباَؤُٓكُم  أ نزَلَ   مَّ

َ
ُ   أ ن    مِن  بهَِا  الَلَّّ

ُكْمُ   انِِ   سُلطََْٰ   الِحْ
مَرَ   لِلِّ   إلِاَّ 

َ
لاَّ   أ

َ
ٓ   تَعْبُدُوٓاْ   أ لكَِ   إيَِّاهُ   إلِاَّ

َٰ
ينُ   ذَ كِنَّ   الُقَْيهمُ   الَده

   وَلََٰ
َ
.  [40]يوسف:    ﴾ونَ يَعْلَمُ   لَا   لنَّاسِ اَ   كْثََ أ

يوسف   يثبته  الذي  السلاموالحكم  العبادة    عليه  أمر  في  هو  السجن  لصاحبي  دعوته  في  لله 
 والدين. 

حكمه في  الله  مع  أحد  إشراك  بنفي  المعنى،  هذا  دُونهِِ   ويتأكد  ن  مه لهَُم  لِِّ    ۦ﴿مَا  وَّ   وَلَا مِنْ 
حَدا حُكْمِهِ   فےِ  يشُْْكُِ 

َ
أي أنه تعالى هو الذي له الخلق والأمر، الذي لا معقب    [،26]الكهف:    ﴾أ

 لحكمه وليس له وزير ولا نصير ولا شريك. 
فيه بكتابه  الحاكم  فهو  الله،  إلى  مرده  والدين  العبادة  أمر  والتنازع في    ويكون الخلاف 

اَ   وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم. اَ   ٓٓۥفَحُكْمُهُ   شَےءْ  مِن  فيِهِ   خْتَلفَْتُمْ ﴿وَمَا  ِ إلََِ  ،  [8]الشورى:    ﴾للَّّ
أي مهما اختلفتم فيه من الأمور، وهذا عام في جميع الأشياء فحكمه إلى الله، أي هو الحاكم في  

نبيه  وسنة  بكتابه  فيه  الحاكم  ربي(،  الله  )ذلكم  شيء  نيِبُ   كل 
ُ
أ وَإلََِْهِ  تُْ  توََكََّّ   ﴾ ﴿عَلَيْهِ 

 [ 8]الشورى:  
 الحكم بمعنى القضاء والقدر: 

الثاني   المعنى  فإن  التشريعية،  أو  الدينية  الله  بإرادة  يتعلق  للحكم  الأول  المعنى  كان  إذا 
رة  يختص بإرادة الله الكونية القدرية التي تتمثل في مشيئته العامة المحيطة بجميع الكائنات، القاد

على فعل أي شيء بلا معقب، فإذا أراد شيئا سبحانه فإنما يقول له كن فيكون، وما لم يشأ لم  
 يكن وإن شاء الناس. 

ِ   وهو سبحانه يقصر الأمر الكوني عليه وحده أيضا  ُكْمُ ﴿انِِ ا تُْ   عَليَْهِ   لِلِّ   إلِاَّ   لحْ   وَعَليَْهِ   توََكََّّ
 ِ وُنَ﴾  فلَيَْتَوَكَّّ إذا  [67]يوسف:    الِمُْتَوَكَّه كما  فيهم حكمه،  فينفذ  يشاء  ما  فإنه يحكم في خلقه   ،

بَ لِحُكْمِهِ    قضى أمرا فلا راد لقضائه، وليس بمقدور أحد أن يعقب عليه. ُ يََْكُمُ لَا مُعَقه ﴿وَاللَّّ
سَِابِ﴾وَهُوَ سََِيعُ اُ 

ْ
 ". [ 42]الرعد:   لح



 

 

18 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

"اللهم إني عبدك، ناصيتي بيدك  ويقرر الرسول في دعائه مضاء "حكم الله" أي قضائه فيه  
 ماض في حكمك". 

 الحكم بمعنى النبوة وسنة الأنبياء: 
القصص:  سورة  في  تعالى  قوله  ذلك  هُ   فمن  شُدَّ

َ
أ بلََغَ  ا    ۪  حُكْما  ءَاتيَنََْٰهُ   يئ ۪  وَاسْتَو  ۥ﴿وَلمََّ

۪  وَعِلْما لكَِ   ۪ 
َٰ
ِ   نََزِْے  وَكَذَ أو  [ 13]القصص:    ﴾۪  لمُْحْسِنيِنَ ۪  ا النبوة  يعني  فحكمة  ،  السنة، 

تعالى: قال  سنتهم،  يُتْل  الأنبياء  مَا  ِ   فےِ  يَٰ ۪  ﴿وَاذْكُرْنَ  ا اَٰيََٰتِ  مِنَ  ِ ۪  بُيُوتكُِنَّ  كِْمَةِ   للَّّ
ْ
 ﴾ ۪  وَالح

 . [34]الأحزاب: 
تعالى: قوله  أيضا  ذلك  اَ   ومن  إبِرََْٰهِيمَ  ءَالَ  اَٰتيَنَْآ  كِْمَةَ   لْكِتََٰبَ ۪  ﴿فَقَدَ 

ْ
لْكاا   وَءَاتيَنََْٰهُم  وَالح   م 

۪  يماعَظِ  نبوة  [53]النساء:    ﴾۪  أي  "حكما"  ويوسف  لوطا  الله  آتى  وقد  الزبور.  مع  النبوة  يعني   ،
حُكْما اَٰتيَنََْٰهُ  ِ   لْقَرْيَةِ ۪  اَ   مِنَ   وَنَََّيْنََٰهُ   ۪  وَعِلْما  ۪  ﴿وَلوُطاا  بََئئثَِ ۪  اُ   تَّعْمَلُ   كََنتَ  لتےِ۪  ا

ْ
  كََنوُاْ   إنَِّهُمْ   ۪  لخ

سِقِينَ  ۪  سَوْء قوَْمَ 
 . [73]الأنبياء:   ﴾۪  فََٰ

 الحكم بمعنى القرآن وتفسيه: 
ِ   فمن ذلك قوله تعالى: ا كِْ ۪  ﴿يوُتےِ 

ْ
َّشَاءُٓ لح ي كِْمَةَ ۪  اَ   ي وتَ   وَمَنْ   ۪  مَةَ مَنْ 

ْ
  ۪  خَيْا  وتَِ ۪  ا  فَقَدُ   لح

۪  كَثيِا تعالى:   .[268]البقرة:    ﴾۪  قوله  ذلك  القرآن وتفسيره، ومن    سَبيِلِ   إلَََِٰ   دْعُ ۪  ﴿اَ   فالحكمة 
كِْمَةِ   رَبهكَ 

ْ
ِ   وَالمَْوْعِظَةِ   باِلح َسَنَةِ ۪  ا دِلهُْم   لحْ حْسَنُ   هَِ   باِلتےِ  وجَََٰ

َ
عْلَمُ   هُوَ   رَبَّكَ   إنَِّ   ۪  أ

َ
  عَن   ضَلَّ   بمَِن  أ

ۦسَبيِلهِِ  عْلَمُ باِلمُْهْتَدِينَ  ۪ 
َ
 ، يعني القرآن. [125]النحل:    ﴾۪  وَهُوَ أ

وهذا القرآن شأنه كشأن سائر الكتب المنزلة من عند الله، نزل بالحق ليحكم بين الناس  
نزَلْنََٰهُ  فيما اختلفوا فيه، وقد اتصف بأن فيه حكم ما بيننا، وأنزله الله حكما عربيا  

َ
لكَِ أ

َٰ
﴿وَكَذَ

۪  حُكْماا عَرَبيِّا  ، فالكتاب حكم إلهي بوجه، وحاكم بين الناس بوجه. [38]الرعد:  ﴾۪ 
 الحكم بمعنى الفهم والعلم والفقه: 

إبراهيم   رسوله  لسان  على  قوله  ذلك  السلام فمن  حُكْما  :عليه  لےِ  هَبْ  قِْنےِ    ۪  ﴿رَبه 
ْ
لح

َ
وأَ

لحِِينَ  َٰ ، قال ابن عباس: هو العلم، وهو علم يؤتيه الله الأنبياء قبل بعثتهم [83]الشعراء:    ﴾۪  باِلصَّ
 يكون عالما بالخير لأجل العمل به. 



 

 

19 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

آتى الله الأنبياء جميعا سواء في صباهم أو عندما بلغوا أشدهم "حكما" أي فهما وعلما  وقد  
الدين اِ خُ   ﴿يََٰيَحْيَٰ   وفقها في  ة  لْكِتََٰبَ ذِ  ُكْمَ   وَءَاتيَنََْٰهُ   بقُِوَّ اَ   ، [11]مريم:    صَبيِّا﴾  الُحْ كَِ  وْلََٰئ

ُ
  لِذينَ ﴿أ

ُكْمَ   الُْكِتََٰبَ   ءَاتيَنََْٰهُمُ  نَْا  فَقَدْ   هَئؤُلَاءِٓ   بهَِا  يَّكْفُرْ   فَإنِْ   وَالن بُوءَٓةَ   وَالحْ فِرِينَ﴾   بهَِا  لَّيسُْواْ   قَوْما  بهَِا  وَكََّّ   بكَِٰ
 . [90]الأنعام: 

 الحكم بالمعنى السياسي: 
هذا المعنى مما يحتاج من الباحث إلى بيان وتفصيل واف، لأن البعض كما سيأتي بيانه، قد 

بالمعنى السياسي في الأصول )قرآنا وسنة(، وقالوا باقتصار دلالته على معنى  أنكر ورود الحكم  
من   بد له  القضاء لا  أن  وتناسى هؤلاء  والحكمة.  العلم  ومعنى  الخصومات  والفصل في  القضاء 
حكم بالمعنى السياسي، أي سلطة تلزم المتقاضين أو الخصمين بما قضى به القاضي. وبالرغم من  

فقد   البديهية،  سورة  هذه  فآيات  اليوم.  نفهمه  كما  السياسي،  بالمعنى  الأصول  في  "الحكم"  ورد 
الأمراء   في  أنزلت  "إنما  حوشب:  بن  شهر  قال  وقد  الأمور.  وولاة  الأمراء  بآيات  تعرف  النساء 
بمعنى الحكم بين الناس، فهي خطاب من الله تعالى لولاة الأمور، أمور المسلمين، بأداء الأمانة  

كم بين الناس، وأمر إلى الناس أن يطيعوهم وينزلوا على قضاياهم. ويعضد من  وإلى العدل في الح
اءِٓيلَ اَ   من سورة الجاثية  15ذلك الآية   ُكْمَ   لْكِتََٰبَ ﴿وَلَقَدَ اَٰتيَْنَا بنَےِٓ إسََِْ "، فالحكم  وَالن بُوءَٓةَ﴾  وَالحْ

 " الحديث  في  جاء  ما  لذلك  ويشهد  الملك  بمعنى  عهنا  الإسلام  عرى  فكلما  لتنقضن  عروة،  روة 
". وعن عبد الله  انتقضت عروة تشبث الناس بالتي تليها، وأولهن نقضا الحكم وآخرهن الصلاة

إن المقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين  بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " 
وجلَّ الرحمان   وماعزَّ  وأهليهم  حكمهم  في  يعدلون  الذين  يمين،  يديه  وكَّتا  أن ولوا   ،  ويجوز   ."

قومهم حصلوها بحسن أخلاقهم   بعثتهم رياسة في  قبل  الأنبياء  آتاه الله  "الحكم" الذي  يكون 
وسيرتهم في قومهم، فداوود الذي آتاه الله الملك بعد قتله لجالوت يأمره ربه أن يحكم بين الناس  

َقه   الَنَّاسِ   بيَْنَ   فَاحْكُم  الَِارْضِ   فےِإنَِّا جَعَلنََْٰكَ خَليِفَة    دُ ۥ﴿يََٰدَاوُ   بالعدل والحق  الِهَْويَٰ   تتََّبعِِ   وَلَا   باِلحْ
ِ   سَبيِلِ   عَن  فَيُضِلَّكَ  ِ﴾  سَبيِلِ   عَن  يضَِل ونَ   الَِذينَ   إنَِّ   الِلَّّ . وكما يقول ابن كثير، هذه  [25]ص:    الِلَّّ

لولاة الأمور أن يحكموا بين الناس بالحق المنزل من عند الله. ويتناول    عزَّ وجلَّ وصية من الله  
وهو   واحد،  شيء  على  والسياسي  القضائي  الحكم  فمدار  معا،  والقاضي  الخليفة  الحاكم  لفظ 

اَ   إقامة العدل بيَْنَ  ن  لنَّاسِ ﴿وَإذَِا حَكَمْتُم 
َ
اَ   ، [57]النساء:    باِلعَْدْلِ﴾  تَحْكُمُواْ   أ ي هَا 

َ
ئأ   ءَامَنُواْ   ينَ لذِ ﴿يَ



 

 

20 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

مِينَ   كُونوُاْ   ـَانُ   يََرِْمَنَّكُمْ   وَلَا   باِلقِْسْطِ   شُهَدَاءَٓ   لِلِّ   قوَََّٰ ئ   قَوْم    شَنَ لاَّ   عَََ
َ
قْرَبُ  اعُْدِ   تَعْدِلوُاْ   أ

َ
أ هُوَ  لوُاْ 

﴾للِتَّقْو اَ   ،[9]المائدة:    يَٰ مِنَ   ِ
طَائٓفَِتَََٰ صْلحُِواْ   اقَْتَتَلوُاْ   لمُْومِنيِنَ ﴿وَإنِ 

َ
  احِْديَٰهُمَا   بَغَتِ   فَإنِ  بيَنَْهُمَا  فأَ

تلِوُاْ   الَُاخْريَٰ   عَََ  َٰ   تَبْغِے   الُتےِ   فَقََٰ مْرِ   الََئ   تفَِےءَٓ   حَتيَّ
َ
ِ   أ ِ ا صْلحُِواْ   فَاءَٓتْ   فَإنِ  للَّّ

َ
  باِلعَْدْلِ   بيَنَْهُمَا  فأَ

قْسِطُوآْ 
َ
َ  إنَِّ   وأَ ؛ فحيثما مست الحاجة إلى العدل، دعا ذلك إلى  [ 9]الحجرات:   الُمُْقْسِطِيَن﴾  يَُبِ   الَلَّّ

الظالم،   للمظلوم على  تدفع عدوان بعضهم على بعض، منتصرة  إيجاد سلطة تسوس الناس، حتى 
هو  الذي  الخلافات"  "حسم  أو  النزعات"  "فض  يكون  وعندها،  بينهم؛  السلام  أسباب  ومقيمة 

 .(37)متعلق القضاء ركنا من أركان السياسة العادلة
كما أن فعل "عدل" بفتح الدال، يعني، لغة، "حكم بالعدل في أي موضع"، ويستفاد من هذا  
أن الحكم بالعدل يتناول كل مجالات السلوك الإنساني، جامعا بين أحكامها على اختلافها، حتى  
إنه يجوز القول بأن هناك استعمالا طبيعيا للفظ "الحكم" لا يفرق بين الجانب القضائي والجانب  

سياسي؛ ولا يبغد أن تكون بعض أشكال التنظيم الجماعي القديمة قد أخذت بهذا الاستعمال  ال
هذين   بين  الصناعي  التفريق  يحصل  ولم  العشائري"؛  التنظيم  أو  القبلي"  "التنظيم  مثل  الطبيعي 
السكان   الأوطان، وتكثر  توسع  التدريج،  أن تحقق، على  بعد  إلا  والسياسي"  "القضائي"  الجانبين: 

قد المسؤوليات وتوزع الاختصاصات؛ وحسبك دليلا على ذلك تعليق علي ابن أبي طالب، على  وتع
لله،   إلا  حكم  لا  نعم  باطل؛  بها  أريد  حق  "كلمة  قال:  إذ  لله"،  إلا  حكم  "لا  الخوارج:  كلمة 
ولكن هؤلاء يقولون: لا إمرة إلا لله، ولا بد للناس من أمير بر أو فاجر" أورده ابن أبي شيبة في  

الإسلام،  ا تاريخ  من  المبكرة  الفترة  هذه  يستعمل، في  "الحكم"  أن  فلولا  الجمل؛  كتاب  لمصنف 
ليدل على الحكم السياسي دلالته على الحكم القضائي، ما كان للإمام علي أن يحمله على معنى  

"الحكم" في استعمالاتها الأولى، مقولة سابقة على (38)الإمرة أي الإمارة   . ما يثبت معه أن كلمة 
 التفريق بين القضائي والسياسي. 

 الحكم بمعنى القضاء والفصل في الخصومات والاختلاف بين الناس: 
تأتي بهذا المعنى: فالله سبحانه وصف نفسه   وأغلب استخدامات لفظ الحكم في الأصول 
بأنه الحاكم الذي حكم بين العباد، بمعنى صاحب السلطة التي فصلت وتفصل فيما تنازعوا  

 
 .359 :م، ص2012 ، طه عبد الرحمان، روح الدين، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، الطبعة الثانية (37)
 . 360: ص المرجع نفسه،  (38)



 

 

21 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

وقضت الدنيا    فيه،  في  يكون  التنازع  في  والفصل  القضاء  وهذا  بينهم،  فيما  اَ وتقضي  َ ﴿إنَِّ   للَّّ
، ويكون الفصل بكتاب الله وسنة نبيه، بل  [3]الزمر:    ﴾ينَْهُمْ فےِ مَا هُمْ فيِهِ يََْتَلفُِونَ بَ   يََْكُمُ 

الناس فيما اختلفوا  إن أحد المقاصد المهمة لإرسال النبيين وإنزال الكتب معهم أن يحكموا بين  
الفصل في الاختلاف بين الناس في الدنيا، يكون في الآخرة ِ   فيه. وكما يكون  يوَْمَئذِ  لْ ﴿ا مُلْكُ 

 ِ ، حيث يفصل الله بين الناس بالثواب والعقاب، فيجمع الله أتباع [54]الحج:    بيَنَْهُمْ﴾  يََْكُمُ   للّه
بقضائه   القيامة  يوم  بينهم  فيفصل  المختلفة  ذرة الأديان  مثقال  يظلم  ولا  يجور  لا  الذي    العدل 

 ِ ا يَٰ   لَيسَْتِ   لََْهُودُ ﴿وَقَالتَِ  َٰ   الِنَّصَرَٰ شَےءْ  عَََ يَٰ   وَقَالتَِ   َٰ   الَِْهَُودُ   لَيسَْتِ   الِنَّصَرَٰ   يَتْلوُنَ   وَهُمْ   شَےءْ  عَََ
لكَِ   الَْكِتََٰبَ 

َٰ
ُ   قوَْلهِِمْ   مِثْلَ   يَعْلَمُونَ   لَا   الَِذينَ   قَالَ   كَذَ   فيِهِ   كََنوُاْ   فيِمَا  الَْقِيََٰمَةِ   يوَْمَ   بيَْنَهُمْ   مُ يََْكُ   فَاللَّّ
 . [112]البقرة:   يََْتَلفُِونَ﴾

فقد   للفظ الحكم  القرآن  استعمال  الخصومات على  والفصل في  القضاء  وكما غلب معنى 
اثنين وهو   "ولا يحكم أحد بين  القضاء  السنة النبوية، أي  بهذا المعنى في  أيضا استخدامه  كثر 
غضبان" أي لا يقضي، "وإذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد  

 ثم أخطأ فله أجر واحد". 
 الحكم بمعنى الإتقان والمنع من الفساد: 

لرَٓ    فالقرآن أحكمت آياته
َ
نْ حَكِيم  خَبيِ ﴾  ۥاَٰيََٰتُهُ   احْكِمَتَ   كتََِٰب  ﴿أ ُ لتَْ مِن لدَّ ]هود:    ثُمَّ فُصه

، أي نظمت نظما رصينا محكما لا يقع فيه نقص ولا خلل، كالبناء المحكم. وقد خلصها الله  [1
ألقاه الشيطان، قَبْلكَِ مِن رَّسُول    من الباطل الذي  رْسَلنَْا مِن 

َ
أ ٓ   نبَےِءٓ    وَلَا ﴿وَمَآ  لقَْ   تَمَنّئ   إذَِا  الِاَّ

َ
  أ

نُ  يْطََٰ مْنيَِّتهِِ   فےِٓ  الَشَّ
ُ
اُ   ۦأ ُ فَيَنسَخُ  نُ   يلُقِْے  مَا  للَّّ يْطََٰ ُ   يَُْكِمُ   ثُمَّ   الِشَّ حَكِيم  ۦ ءَايََٰتهِِ   الُلَّّ عَليِم    ُ   ﴾ وَاللَّّ

 . [50]الحج:  
 الحكم بمعنى الإبانة والوضوح: 

اَ   فآيات القرآن منها الواضح )المحكم( ومنها المتشابه نزَلَ   لِذےٓ﴿هُوَ 
َ
  مِنْهُ   الَْكِتََٰبَ   عَلَيْكَ   أ

ْكَمََٰت  ايََٰت ءَ  م    هُنَّ  مُ 
ُ
خَرُ  الُْكِتََٰبِ  أ

ُ
بهََِٰت﴾ وأَ  . [7]آل عمران:  مُتشَََٰ

من خلال العرض السابق لدلالات ومعاني لفظ الحكم في القرآن والسنة يمكن التأكيد  
 على ما يلي: 



 

 

22 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 في طبيعة الحاكمية: 
فعل   هو  الإسلام  في  الحكم  السبل إن  أفضل  لاختيار  ومحاولة  بشري  اجتهاد  هو  بشري، 

أو سياسة أمور الدنيا   تعاليم الدين  والوسائل لتحقيق مصلحة الأمة وإدارة شؤون البلاد وحماية 
التاريخية   الحضارية  للمسيرة  واستصحابا  والسنة،  الكتاب  في  الإسلامية،  القيم  من  انطلاقا 

كمة ضالة المؤمن فحيث وجدها فهو أحق بها" والرسول  والإفادة من كافة التجارب الأخرى فـ"الح
دنياكم"   بأمر  أعلم  "أنتم  فقال  الناس وخبرهم  الأمر لاجتهاد  أوكل هذا  الله عليه وسلم،  صلى 
ولعل تعدد الرؤى والاجتهادات والسياقات التاريخية المتنوعة في إطار الحاكمية الإسلامية دليل  

 . (39) على بشرية الحكم وعدم قدسيته
نؤكد أن شكل نظام الحكم والحاكمية هو طريقة في الإدارة، تتطور وتتغير بحسب الظروف  
والاستطاعات، وتفيد من تجارب الذات والآخر، وليس من الثوابت والمقدسات.. وأن أية محاولة  
في   الأول  الصحابة  عهد  منذ  والأشكال  والممارسات  المفاهيم  حول  الخلاف  لاستقراء  بسيطة 

بني سا التي حصلت من خير  شقيقة  المتباينة  والآراء  والمناقشة  الحوار  من  دار  ما  عدة، وتحليل 
منوطة   وهي  التطور،  طبيعتها  من  التي  الإدارة  في  طريقة  أنها  على  شاهد  القرون،  وخير  الأجيال 
الضابطة   القيم  هذه  آخر  إلى  والمساواة...  والأهلية  والعدل  بالشورى  تنضبط  أن  شريطة  بالعقل 

 .(40)ادية إلى الرشدللمسيرة واله
والصواب،   الخطأ  عليه  يجري  المفاسد  ودرء  المصالح  لتحقيق  الحكم  إدارة  في  فالاجتهاد 
يتميز عن   فعل بشري  المطاف  نهاية  والتبديل لأنه في  والتغيير  والرفض،  والقبول  والرد،  والأخذ 

 غيره بالالتزام بالقيم كدليل عمل ومعيار فعل وإطار مرجعي، وضابط منهجي. 
الفاعلون  لذ فهم  للبشر،  الحكم  فعل  نسبة  والأحاديث  الآيات  من  كثير  في  نرى  لك 

الذين قد يصيبون وقد يخطئون   ِ   دَ ۥ﴿وَدَاوُ المجتهدون،  ا فےِ  نِ  يََْكُمََٰ إذِْ  نَ  َرْثِ وسَُلَيْمََٰ   نَفَشَتْ   إذِْ   لحْ
هِدِينَ﴾  لِحُكْمِهِمْ   وَكُنَّا  الُقَْوْمِ   غَنَمُ   فيِهِ  نَ    . [77]الأنبياء:    شََٰ سُليَْمََٰ مْنََٰهَا  ا ﴿فَفَهَّ   حُكْما   اَٰتيَنَْا  وَكُُّ

اَ   .[78]الأنبياء:    وَعِلْما﴾ بيَْنَ  حَكَمْتُم  ن  لنَّاسِ ﴿وَإذَِا 
َ
﴿وَإنِْ    ،[57]النساء:    باِلْعَدْلِ﴾  تَحْكُمُواْ   أ

نَ وحََكَما    ۦنَ اهَْلهِِ مه كَما  ﴿فَابْعَثُواْ حَ   ،[44]المائدة:    ﴾حَكَمْتَ فَاحْكُم بيَْنَهُم باِلقِْسْطِ   اهَْلهَِآ﴾   مه
 

 .33: عمر عبيد حسنة، الحاكمية في الإسلام بين الديني والمدني )م.س(، ص (39)
 . 10: سنة، إشكالية الحاكمية في العقل المسلم، المكتب الإسلامي، )م.س(، صعمر عبيد ح (40)



 

 

23 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

وإنكم  [35]النساء:   بشر.  أنا  "إنما  قال:"  وسلم  عليه  الله  صلى  الرسول  أن  الحديث  وفي   ،
تختصمون إلي، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض. فأقضي له على نحو ما أسمع منه،  

 .(41)النار" من قطعة له أقطع فإنما شيئا، فمن قضيت له بشيء من حق أخيه، فلا يأخذن منه 
فالحاكم مجتهد، سواء على مستوى التقاضي وإدارة الخصومة والفصل بين المتخاصمين، أو  
عليه   والاعتراض  لله  ظلا  ولا  الله،  باسم  متحدث  وليس  شؤونها،  وإدارة  الدولة  مستوى  على 

بتعاليمه...   وفسوقا  الله  لأمر  عصيانا  ذلك  إن  الخطأ  بادعاء  عليه  يجري  بشر  هو  وإنما  الخ. 
 .(42)والصواب والقبول والرد والنقد والمعارضة والمناصحة لتسديد مسيرة الحكم

والسلطة   الألوهية  خصائص  بين  الفيصل  هو  الإسلام  في  الحاكمية  مفهوم  أن  نؤكد  وبهذا 
وإد قراراته  في  والصواب  الخطأ  واحتمال  الحاكم  بشرية  تأكيد  خلال  من  للدولة  الحاكمة،  ارته 

ولا   الله،  لإرادة  منفذا  ولا  الله،  باسم  متحدثا  ليس  الحاكم  الإسلام،  حاكمية  ففي  والحكم، 
معتمدا من الله لحكم الناس، بل هو بشر من البشر، بكل ما تعنيه هذه البشرية من أبعاد في  

 مقدمتها جعله محلا للمحاسبة. 
ودي ليصرح أن: "الحق تعالى وحده هو  ولا ندري كيف غابت هذه الرؤية عن أبي الأعلى المود

، وأن الإنسان لا حظ له من الحاكمية  (43) الحاكم بذاته وأصله وأن حكم سواه موهوب وممنوح
إطلاقا...وخلافة الإنسان عن الله في الأرض لا تعطي الحق للخليفة في العمل بما يشير به هواه  

الك ورغبته. فليس لأي فرد قيد  وتقضي به مشيئة شخصه، لأن عمله ومهمته تنفيذ مشيئة الم
ذرة من سلطات الحكم وأي شخص أو جماعة يدعي لنفسه أو لغيره حاكمية كلية أو جزئية في  
ظل هذا النظام الكلي المركزي الذي تدبر كافة السلطات فيه ذات واحدة وهو لا ريب سادرة في  

مر، وهو قد خلق الخلق  الإفك والبهتان. فالله ليس مجرد خالق فقط وإنما هو حاكم كذلك وآ
 . (44) ولم يهب أحدا حق تنفيذ حكمه فيهم

 
 .  1470 الحديث: الموطأ، كتاب الأقضية، باب الترغيب في القضاء بالحق، رقم (41)
 . 33: ، ص)م.س(عمر عبيد حسنة، الحاكمية في الإسلام،  (42)
 . 116: أبو الأعلى المودودي، الحكومة الإسلامية، )م.س(، ص (43)
 . 65 :ص المرجع نفسه،  (44)



 

 

24 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 في أنواع الحاكمية: 
الأصول   الحاكمية وردت في  أن  الأصول يلاحظ  للفظ الحكم في  السابق  الاستعراض  بعد 

 على نوعين: 
العامة    الأول:  المشيئة  تتمثل في  التي  القدرية  الكونية  الله  إرادة  التكوينية، وهي  الحاكمية 

يند عنها،   المحيطة بجميع الكائنات. فكل ما كان ويكون لا يخرج عن سلطان هذه الإرادة ولا 
الأفعال   الكونية في  الحكمة  المترتب على  العام  الإلهي  العلم  الناتج عن  الكلي  القضاء  تعني  لأنها 

 الإلهية.
الحاكمية التشريعية، وهي تلك التي تتعلق بإرادة الله الدينية، وتتمثل هذه الإرادة في    الثاني: 

العبادات جزء   تكون  العامة حيث  الشريعة  ونظرية  والإنسان  والكون  الله  تصور عقدي عن 
 منها، بالإضافة إلى النظرية الأخلاقية. 

التشريعية   الله  حاكمية  إلى  وتحاكمه  الإنسان  اتباع  قدر  يكون  وعلى  الدينية  وإرادته 
ويكون  الله.  لإرادة  بدوره  يخضع  الذي  حوله  من  الكون  مع  والتجاوب  والتوافق  الانسجام 

 .(45)الإنسان بذلك خاضعا لإرادة الله اختيارا باتباع قانونه الشرعي في حياته الاختيارية
والإن والكون  الله  عن  عقدي  تصور  عن  عبارة  التشريعية  الحاكمية  فإن  تقدم  سان  كما 

الغاية من وراء الخلق هي   فإن  نظم، وعلى هذا  يتأسس عليها جميعا  ينبثق عنه شريعة وأخلاق 
اُ   محض معرفة الله والتعبد له ِنَّ ﴿وَمَا خَلقَْتُ 

ْ
ي هَا    ،[56]الذاريات:    لَِعَْبُدُونِ﴾  إلِاَّ   وَالِانسَ   لْ

َ
ئأ ﴿يَ

.  [20]البقرة:    تَتَّقُونَ﴾  لعََلَّكُمْ   قَبْلكُِمْ   مِن  وَالِذينَ   خَلقََكُمْ   الِذے  رَبَّكُمُ   اعُْبُدُواْ   لنَّاسُ اَ 
الباطنة   والأعمال  الأقوال  من  ويرضاه  الله  يحبه  ما  لكل  جامع  اسم  باعتبارها  العبادة  ومضمون 
ومضمون   نطاق  شمول  اتساع  على  الواضحة  بصماته  يترك  ومجالها  نطاقها  وشمول  والظاهرة، 

 . الحاكمية التشريعية
ظهرا   آخرين  مقصدين  للحاكمية  يظل  الأساسية  والغاية  العام  المقصد  هذا  إلى  وبالإضافة 

 بجلاء من استقراء دلالات لفظ الحكم في الأصول: 
 هو الفصل في الخلاف بين الناس في الدنيا والآخرة.   الأول:

 
 . 66: هشام أحمد عوض جعفر، الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية رؤية معرفية، )م.س(، ص (45)



 

 

25 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 . (46)المنع من الفساد وتحقيق مصالح الناس في الدارين والثاني:

مفهوم   وتناول  "الحاكمية"  عرض  فيه  يتم  أن  ينبغي  كان  الذي  السياق  أن  هذا  على  يترتب 
الاسلام  بقيم  التخلق  سياق  وإنما  الخلق،  على  التسلط  سياق  يعتقد،  كما  ليس  . (47)"الحاكمية" 

بدلالا  الإسلام"،  "الحاكمية في  أن مفهوم  والسنة ذلك  الكتاب  وسياقاته في  والشرعية  اللغوية  ته 
وتطبيقاته في السيرة النبوية، يعني: "تحكيم قيم الوحي وضبط حياة الناس بها، أي حاكمية القيم؛  
الحكم   في  ومتجلية  متوفرة  تكون  أن  يجب  التي  والأهداف،  والخصائص  المعايير  هي  والقيم 

وحيد، العدل، المساواة، الحرية، حرية الاختيار، عدم  الإسلامي، أو حاكمية الإسلام، من مثل: الت
 الإكراه. 

والمعنى الأقرب لحاكمية القيم: تحكيمها في إدارة شؤون الناس، بالمساواة بينهم، والفصل في  
خصوماتهم، والقضاء فيما بينهم بالعدل، وحماية حقوقهم، وحفظ كرامتهم وإنسانيتهم، والدفاع  

و المسؤولية  واستمرار  بالاجتهاد  عنهم،  الناس،  واقع  على  القيم  هذه  لتنزيل  الدائمة  الرقابة 
والتجديد والتقويم والمراجعة ونفي نوابت السوء؛ ذلك أن الأشخاص حكاما ومحكومين، هم محل  
الناس،   واقع  على  لتنزيلها  وخطط  برامج  وضع  في  التكليف  ومحل  القيم،  هذه  وتحكيم  تطبيق 

ض في  وتصويبه  التنزيل،  هذا  بالاستطاعات  ومراقبة  للارتقاء  والسعي  والمعايير،  القيم  تلك  وء 
 . (48) المؤهلة لهذه التكاليف واستكمال تطبيقها في حياة الناس

تعني الكريم وتوفير    كما  القرآن  الإنسان مسؤولًا عن متطلبات ومستلزمات  أن؛ يكون 
والأمانة والهدى، فهو  سائر الضمانات التي تقتضيها القيم العامة المشتركة بين البشر، قيم العدل  

القرآن قراءة منهجية تقوم على قراءته، وقراءة الكون معه في منهج يجمع   بأن يقرأ هذا  مطالب 
فيه   يقوم  الوقت الذي  فيها أي منهما عن الآخر، ففي  ينفصل  بينهما في قراءة جامعة موحدة لا 

والتأمل والتتبع  بالملاحظة  كذلك  فيه  يقوم  والتأمل  والتدبر  الكون،    بالتلاوة  لسنن  والاستقراء 
ويقوم العقل أو الفؤاد بالجمع بين ما يتحصل عليه من المصدرين الوحي المقروء والكون المنشور  

 
 . 77: ص المرجع نفسه،  (46)
 بتصرف يسير.  368: طه عبد الرحمن، روح الدين، )م.س(، ص (47)
 . 15: حسنة، الحاكمية في الإسلام، )م.س(، ص  عمر عبيد (48)



 

 

26 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

ويدمج بينهما... وتهدف هذه المنهجية إلى استخلاص "النتائج منهما بشكل منضبط، فتستكمل  
 .(49)يهتدي بها القوانين الضابطة للحياة والقواعد المنهجية التي يمكن للإنسان أن

القيم   تعني حاكميه  الإسلام  في  الحاكمية  أن  والإيضاح  الإشارة  هنا  المفيد  من  قد يكون 
المتأتية من الوحي، التي تحول وتحد من تحكم البشر، وتوقف تسلط الإنسان على الإنسان، تلك  

تحكم التي  الوحي هي  فقيم  الحاكمية،  إشكالية  في  تاريخيا  المزمنة  والعلة  الناس،    الإصابة  حياة 
والذي يقوم على تطبيقها والاجتهاد في تنزيلها هم البشر، ومن هنا تتميز الحاكمية الإسلامية عن  

 .(50)الحاكمية الإلهية بمعناها الديني التيوقراطي
من   متأتية  أبعادها،  الإسلام، بكل  الحاكمية في  القيم  أن  من  الرغم  إنه على  نقول:  ولذلك 

ر البشرية وتخرجها من تسلط أي أحد باسم الحق الإلهي، كما تعطي  الوحي، فإنها حاكمية تحرن 
للإنسان قدرة مستمرة على تجديد الأحكام من خلال تعامل الأجيال القارئة مع القرآن. حاكمية  
وتتغير   ومفاهيمه،  الإنسان  مدارك  به  تتسع  الذي  بالقدر  البشري"  "التصرف  دائرة  فيها  تتسع 

 ير به الأزمنة والأمكنة، وصولًا إلى تأصيل "منهج الهدى ودين الحق". استنباطاته بالقدر الذي تتغ
 عود على بدء: 

الحاكمية   مفهوم  تحديد  حول  المعاصرون  الإسلاميون  المفكرون  اختلف  فقد  إجمالا 
وتأصيله، لما يواجه هذا المفهوم من أزمة وما يكتنفه من غموض على مستوى النشأة والتنظير،  

ية والعملية التي رتبت على أساسه، ولهذا اختلفت أساليب التعامل معه  فضلا عن النتائج العلم
الإنتاج   مصدره  فكريا  مفهوما  له  معتبر  وبين  الشريعة  مصدره  مفهوما  باعتباره  له  ناظر  بين 
من   انطلاقا  متباينة  المفهوم  لهذا  الفكرية  التنظيرات  كانت  الأساس  هذا  وعلى  البشري.  العقلي 

والملاب  الفكرية  بدلالاته  الظروف  المفهوم،  هذا  وبقي  مفكر،  كل  عاشها  التي  الواقعية  سات 
 ومعانيه التي استقرت، أساسا للتحرك ومرجعا للفكر ومستندا لكثير من التفسيرات المختلفة. 

والاحتراب  والاختلاف  والتشاكس  والتباين  الخلاف  هذا  مرد  لعل  القول:  إلى    ونسارع 
والصراع أنه لم يؤثر بيان نبوي محكم ملزم، أو سنة راشدية واضحة في تحديد أبعاد الأمر بدقة،  

 
 . 25: طه جابر العلواني، الخصوصية والعالمية في الفكر الإسلامي، )م.س(، ص (49)
 . 30: ص المرجع نفسه،  (50)



 

 

27 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

وإنما كانت ساحة الأمر ولا تزال محلا للاجتهاد، الذي يجري عليه الخطأ والصواب والذي يأتي في  
وتصارعها   والأحزاب  الفرق  وتنازع  الناس  ونوازل  التاريخي  السياق  ضمن  الأحيان  معظم 

إلى و الأمور  ولو وصلت  والسنة، حتى  الكتاب  الاجتهاد من  الشرعي لذلك  الغطاء  توفير  محاولة 
معاودة   يمكن  والتي  لله"،  إلا  حكم  "لا  مثل:  من  شعارات  وطرح  والاحتراب  الخروج  تسويغ 

 . (51) استصحاب وصفها بأنها كلمة حق أريد بها باطل
 وحولوا عالمية الإسلام إلى مجتمعات  لقد جهل قادة الحركات الدينية أصول الخطاب القرآني

الانغلاق غير القابلة للتعايش مع غيرها. ففشل قادة الحركات الدينية في التعايش وادعاء منطق  
الحاكمية الإلهية قد شوه مفاهيم الدين وأوجد حالة من الانفصام ما بين المسلم ودينه من جهة،  

الفرقة وإسقاط حقوق الغير، كما أوجد حالة  حين لا يتقبل المسلم حالات التعصب والمغالاة و
من الانفصام بين المسلم ومجتمعه من جهة أخرى حين يقبل بهذه المقولات الزائفة على علاتها  
والتي   خاطئ،  ديني  فهم  إلى  والمستندة  الزائفة  الخيارات  هذه  إن  دينه.  صلب  من  أنها  منه  ظنا 

ية القرآن وخصائص عالمية الرسالة، ومفهوم  تأخذ بها حركات دينية الآن، تتعارض كليا مع منهج
 .52حاكمية القيم 

والمطلوب، راهنا، أن يتنبه المجتمع بكل مؤسساته العلمية، وبجميع مصادر التوجيه فيه، إلى  
تفعيل رسالتها.   الممانعة من أجل  فيها  الوعي، وتصنع  فيها  التي يتشكل  المواقع  العودة إلى  وجوب 

برامج التعليم بكل تخصصاته، وداخل جميع مؤسساته، لمواد العقيدة  ولا يتأتى ذلك إلا باعتماد  
اهتمام   مجرد  تظل  أن  عن  بها  والخروج  الإسلامية،  والحضارة  الإسلامية،  والثقافة  الإسلامية، 

 تخصصي محدود، مادام خطاب العنف مفتوحا على كل شرائح المجتمع. 
ولا مانع من  -وفي النهاية فإن السؤال الذي ألقيه على نفسي في كآبة شديدة إلى حد القلق  

نفسه على  كل  السياسي    -يلقيه  التوظيف  من  الماضي  في  كثيرا  المسلمون  تألم  لقد  هذا:  هو 
للإسلام، فخدموا من خدموا، وعارضوا من عارضوا، وركبوا الدين مطايا يحدوها حادي التكفير،  

ب بالتاريخ  فتفرقت  أم هل سنعتبر  الأبد؟  إلى  الحال  السبل...فهل سنبقى على هذه    أراده   وقد–هم 

 
 . 17: عمر عبيد حسنة، الحاكمية في الإسلام بين الديني والمدني، )م.س(، ص (51)
 . )م.س(أبو القاسم حاج حمد، الحاكمية،   (52)



 

 

28 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

  حد  إلى  فرقنا  وفرق  صفوفنا،  وشق  منه،  تألمنا  عما  فنقطع  -عبرا   خلدون  وابن  تجارب   مسكويه
 . (53)  حصرها؟يعسر  بأوجه دمائنا، واستحلال البعض،  بعضنا  تكفير

  

 
-2008، ربيع وشتاء  36-53محمد الطالبي، التكفير والعنف، مجلة، قضايا إسلامية معاصرة، السنة الثانية عشرة، ع،    :انظر  (53)

 . 174، ص1429



 

 

29 

 

حات   الات  وأ ب   مق 

 


