


275

من  والإفساد،  الاعتداء  أشكال  كل  من  وحمايتها  عليها  والحفاظ  البيئة  رعاية  تُعَـدُّ 
القرآنية  النصوص  هي  فكثيرة  ةً.  وسُـنَّ قرآناً  الإسلام  عليها  أكد  التي  المقاصد  أعظم 
تيسيراً  الإنسان،  فيه  يعيش  الذي  المحيط  علَٰ  الحفاظ  إلَٰ  الداعية  النبوية  والأحاديث 
لوظيفة الاستخلاف المنوطة به. ولا شك في أن المواءمة بين الإنسان والبيئة من الشروط 
التي  الحقيقة  وهي  صورة.  وأكمل  وجه  أتم  علَٰ  الاستخلاف  بمهة  للقيام  الأساسية 
أكدتها أحكام الإسلام من خلال إرشادها المتكرر إلَٰ الطرق والوسائل الكفيلة بحمـاية 

الكون ومكوناته .

في تعريف البيئة :

منها  ، يحصل  الحية  الكائنات  الإنسان مع غيره من  فيه  الذي يحيا  الإطار  البيئة هي 
علَٰ مقومات حياته من مأكل وملبس ومسكن ، ويمـارس فيها مختلِف علاقاته مع بني 
البشـر ، مثلمـا تشمل مجموعة من المكونات الحية وغير الحية الدائمة التفاعل بعضها مع 

بعض مؤثرة ومتأثرة« )1( .

ـماحة الارتفَـاق والسَّ
بين الإنسـان والبيـئة في الإسـلام

ـد النَّـاصري * د. محمَّ

دية للعلمـاء ،  )*(  أستاذ الفكر الإسلامي بجامعة السلطان مولاي سليمان بني ملال ، وباحث في الرابطة المحمَّ
المغرب .

 ، تربوية  آفاق  ، مجلة  التربية في مواجهتها«  المغرب ودور  الكبرىٰ في  البيئية  »المشكلات   ، فتوحي  د  )1(  محمَّ
البيضاء ، ع 7 ، 1993م ، ص 18 .

)12(



276

)1(  نفسه ، ص 18 .
)2(  راتب السعود ، »الإنسان والبيئة : دراسة في التربية البيئية« ، دار الحامد ، عمـان ، الأردن ، ط 2 ، 2007م ، ص 20 .

فها اجتمـاع بلغراد سنة 1975م ، الخاص بالتربية البيئية ، بأن البيئة هي عبارة  وقد عَرَّ
عن »العلاقات الأساسية القائمة في العالم الطبيعي والفيزيائي وبينه وبين العالم الاجتماعي ـ 
ذَا يتسع مفهوم البيئة ليشمل مختلِف جوانب  ٰـ الاقتصادي الذي من صنع الإنسان )1( . وبَه
خلال  ومن   . والثقافية  والاجتماعية  والاقتصادية  والفيزيائية  البيولوجية  الإنسانية  الحياة 
التي يعيش فيها الإنسان مؤثراً  البيئة  للبيئة ، يمكن تقسيم  الواسع  الشامل  المفهوم  ذَا  ٰـ هَ

ومتأثراً إلَٰ قسمين ، هما :

تتألف من الأرض وما عليها وما  التي   :Environment Natural الطبيعية  البيئة    *
حولها ، من الماء والهواء ، وما ينمو عليها من النباتات وضروب الحيوانات وغيرها نمواً 
ووجوداً طبيعياً سابقاً علَٰ تدخل الإنسان وتأثيره ، المقصود وغير المقصود في البيئة . كما 
يقع ضمن نطاق البيئة الطبيعية التربة والمعادن ومصادر الطاقة والأحياء بما فيها الإنسان 
ـهُ للإنسان ليحصل منها علَٰ  اللَّ التي أتاحها  ذِهِ جميعا تمثل الموارد  ٰـ بكافة صورها ، وهَ

مقومات حياته .

*  البيئة المشَـيَّدة  Man-made Environment : والتي تتألف من المكونات التي أنشأها 
والمشاريع  والمزارع  والتجهيزات  المباني  كل  وتشمل   ، )الناس(  الطبيعية  البيئة  ساكنو 
النظم  مختلِف أشكال  إلَٰ  ، إضافة  والموانئ  والمطارات  الصناعية والطرق والمواصلات 
الاجتماعية ، من عادات وتقاليد وأعراف وأنمـاط سلوكية وثقافية ومعتقدات ، تنظم 

العلاقة بين الناس)2(.

البيئة في أزمة ، بيئة تنضب:

لـم يعد خافياً أن البيئة التي يعيش فيها الإنسان ، ويستمد منها كل مقومات حياته ، 
أصبحت تتعرض للانتهاك والاستنزاف ، مما أدى إلَٰ ظهور مشكلات بيئية تهدد سلامة 



277

: ﴿ی ی ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي  تعالَٰ  لقوله  )1(  وذلك مصداقاً 
تج تح تخ﴾ ]الروم : 41[ .

)2(  إسماعيل راجي الفاروقي ، »نحن والغرب« ، دار الزيتونة ، تونس ، ط 1 ، 1409هـ/1989م ، ص 13 ـ 14 .

الحياة البشرية . لقد أظهر المشاركون في مؤتمرات الأمم المتحدة للبيئة البشرية ، منذ مؤتمر 
ستوكهولم بالسويد عام 1972م ، وعياً بأن بقاء الجنس البشري ، أصبح محفوفاً بأخطار 

متزايدة ، بسبب تصرفات الإنسان الخاطئة في البيئة .

فلا أحد ينكر أن البيئة في زمننا المعاصر في أزمة ، خطيرة العواقب والآثار ، فمشكلات 
الأمطار  وتمثل  والبحر.  الأرض  في  والنبات؛  والحيوان  الإنسان  تهدد  أصبحت  البيئة 
وتلوث  النووي،  الإشعاع  وتسرب  الأوزون  وثقب  المحيطات،  وتلوث  الحمضية، 
والتلوث  الإشعاعي،  والتلوث  والدواء،  الغذاء  وتلوث  الهواء،  وتلوث  المياه،  مصادر 
وارتفاع  الطبيعية،  الموارد  ونقص  الغابات،  وإحراق  النووي،  والتلوث  الكيميائي، 
وزحف  الأرض،  حرارة  درجة  وارتفاع  الأعاصير،  عنف  وتزايد  البحر،  مياه  مستوى 
الحيوانية  الأصناف  وتراجع  الهواء،  في  الكربون  أوكسيد  ثاني  نسبة  وزيادة  الصحراء، 
بأكمله،  التي تهدد كوكب الأرض  العالمية،  البيئية  البرية والبحرية. أهم ملامح الأزمة 
ولا تقتصر علَٰ منطقة جغرافية أو عمرانية معينة، وكلها ظواهر تعود إلَٰ النشاط البشري 

غير الرشيد)1(.

لقد غلا الإنسان المعاصر في استغلاله للطبيعة ؛ فبالرغم من ازدهار العلوم الطبيعية 
ىٰ إلَٰ اغتصاب  بمختلِف أنواعها وتقدم التقنية في خدمة الإنسان، فإن تأليه الرغبات أدَّ
وازع  دون  الرغبات  لإشباع  قواها،  وتطويع  الطبيعة  استثمار  إلَٰ  أي  للطبيعة،  الإنسان 
أخلاقي، ودون معيار يعلو علَٰ الطبيعة والرغبات معاً، ويخضعهما لقيمه وأوزانه، فكان 
ىٰ بدوره إلَٰ قلب توازن  تلويث الموارد الطبيعية، ونهب الثروة الأرضية بلا حساب، مما أدَّ

الطبيعة في كثير من الحقول«)2(.



278

بين  والسيطرة  الصراع  إلَٰ علاقة   ، الطبيعة  استغلال  الغلو في  ذَا  ٰـ هَ أسباب  وترجع 
التاسع  القرن  منذ   ، السائدة  المادية  الفلسفات  لبثت تكرسها  ما  التي   ، والبيئة  الإنسان 
عشر الميلادي ، والتي انشقت عن فكرة الجدل ، جدل الطبيعة وجدل الإنسان ، التي 

رها من بعده »ماركس« . قال بها »هيجل« ، وطوَّ

، وضَع  الصراع  مبدأ  علَٰ  القائمة   ، الإنسان  الطبيعة وجدل  بفكرة جدل  القول  إن 
الإنسان المعاصر بفلسفاته : الليبرالية ، الوجودية ، الماركسية ... في وضْع حرج ، فعملت 
جدل  في  بالصراع  فقالت  ؛  الصراع  ذَا  ٰـ هَ لتصريف  قنوات  إيجاد  علَٰ  الفلسفات  ذِهِ  ٰـ هَ
الطبيعة ، ونفت الصراع في جدل الإنسان ، فكان أن ساد مذهب الفصل بين الإنسان 
إلَٰ  والطبيعة ، واعتبار كل ما يحيط بالإنسان خادماً للإنسان وموضوعاً له ، فتَمَّ النظر 
وإحكام سيطرته   ، الإنسان  لبطش  الكون  إخضاع  تقتضي   ، عدائية  مادية  نظرة  الكون 
عليه ، علَٰ أساس أن الطبيعة آلة وجب تفكيكها ، فأصبح مبدأ الصراع هو الذي يحكم 

حركة الإنسان المادي في علاقته بكل ما يحيط به .

أساسه  علَٰ  قامت  الذي   ، الصراع  بمبدأ  القاضي  الفصل  ذلك  جذور  أن  ونعتقد 
الحضارة المعاصرة ، تعود إلَٰ الفكرة اليونانية ، التي تعتبر أن الإنسان خارج عن الطبيعة ، 
وبسيادة ذلك المذهب ، واقترانه بمبدأ ندرة الخيرات الطبيعية وعجزها عن تلبية حاجات 
الندرة ، ولئن كان حقل  التنافس للحد من تلك  الإنسان ، ولد لدى الإنسان ضرورة 
ذَا التنافس هو البيئة الطبيعية ، مصدر كل الموارد ، فلا بد إذاً من السيطرة عليها ، ومن  ٰـ هَ

ثمَّ الدخول معها في صراع لتأمين إشباع تلك الحاجات .

دت ، منذ بداية خطواتها الأولى ،  ذَا الأساس ، فإن الحضارة المعاصرة ، مهَّ ٰـ وعلَٰ هَ
لإقامة علاقة مسيطر ]الإنسان[ بمسيطَرٍ عليه ]بيئته الطبيعية[ ، أو علاقة فاتح براضخ ، 
وذلك باعتمادها علَٰ مستوى من التطور العلمي والتقني ؛ مما سمح للحضارة المعاصرة 
ر بالدرجة الأولى آلتها العسكرية العتيقة ، إلَٰ جانب التطور التقني الإنتاجي ،  بأن تطوِّ



279

د عثمان ، سلسلة عالم المعرفة ،  )1(  جان ماري بيلب ، »عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة« ، ترجمة السيد محمَّ
الكويت ، ع 189 ، ربيع أول 1415هـ ، سبتمبر 1994م ، ص 21 .

ميادين  المشقة في  ثَمَّ خففت عنه  ، ومن  الإنسان  بالآلة عن  بمقتضاه  استعاضت  الذي 
نته بذلك من قطع أشواط عملاقة تجاه الغاية التي رسمها لعلاقته ببيئته ، وهو  شتَّىٰ ، مكَّ
الطبيعية  الموارد  يبدد  فطفق   ، بعقله  وافتتاناً   ، بنفسه  غروراً  إلَّ  يزده  لـم  الذي  العامل 
المتجددة ، وغير المتجددة منها بشكل خاص ، عبر الإفراط في إنتاج الكمـاليات ووسائل 
الرعب والدمار ، متناسياً أنه بصنيعه ذاك ، لا يبدد ولا يدمر إلَّ نفسه ؛ لأن الإسراف في 
ذلك النوع من الإنتاج الذي لا يمتُّ لطلبات الإنسان المادية الأساسية بصلة ، والتكالب 
عليه لتكديس الأرباح ، ليس إلَّ تدميراً للبيئة مصدر عيشه ، والذي من أبرز مظاهره ، 
والإشعاع   ، والغازية  الصناعية  والنفايات   ، الضوضائي  والتلوث   ، ر  والتصحُّ الجفاف 
البيئة  تحمي  التي  الأوزون  طبقة  وثقب   ، والمياه  الهواء  وتلوث   ، الكيميائية  والتغيرات 
. وإلَٰ غير ذلك من  البنفسجية ، وتسخين درجة حرارة الأرض  أذَىٰ الأشعة فوق  من 

التغييرات ، التي انعكست علَٰ المناخ عموماً .

وإجمالًا ، »تُعـدُّ أزمة البيئة منطلقاً مناسباً ، لمحاولة فهم الكيفية التي استطاع بها تطور 
العلوم وتحول الأفكار ـ منذ قرون من الزمان ـ تجريد إنسان الحضارة المعاصرة من مركز 
ظل يتمتع به آلافاً من السنين ، تاركاً إياه يتيمًا ، في مجتمع شهد إنجازات تكنولوجية وثراءً 

مادياً لم يسبق لهما مثيل« )1( .

التي  البيئية  الأزمة  بخطورة   ، المعاصر  الإنسان  شعور  تزايد   ، الوضع  ذَا  ٰـ هَ وأمام 
ة  تهدد البشرية جمعاء ، ولا تَستثني في تهديدها أحداً ؛ الأمر الذي دفع العالم إلَٰ عقد عِـدَّ
ذِهِ الأزمة أو علَٰ الأقل الحد من آثارها ؛ من  ٰـ مؤتمرات عالمية ، قصد تدارس سبل تجاوز هَ
تلك المؤتمرات )مؤتمر ستوكهولم 1972م ، وبلغراد 1975م ، وتيبلسي 1977م ، وموسكو 
للبيئة  المكرسة  الاستثنائية  العامة  الجمعية  ودورة   ، 1992م  جانيرو  وريودي   ، 1987م 



280

ذه المؤتمرات في بلورة ميثاق للأرض يحظى باتفاق جميع الدول ؛ مثل ميثاق الإعلان العالمي  ٰـ )1(  ولقد فشلت هَ
لحقوق الإنسان ، فبعد أن »لىتح مؤتمر ستوكهولم عام 1972م  بنزوع إنساني إذ وجه رؤساء 24 دولة نداءً 
بعنوان »بلدنا الكوكب كله« ، وأعلنوا أن بلادهم مستعدة لأن تتخلى عن جزء من سيادتها من أجل خير 
الإنسانية جمعاء« ما لبث أن غلبت دول الغرب وفي مقدمتها : الولايات المتحدة الأمريكية ـ التي رفضت 
التوقيع علَٰ إتفاقية مؤتمر رودي جانيرو 1992م ـ الجانب الاقتصادي عن المشترك الإنساني في مؤتمر ريو ، 
فقد كان الهدف الرئيسي من المؤتمر هو المزاوجة بين عملية البيئة والتنمية ، كمـا التزم المؤتمر بأن يقيم نظاماً 
قانونياً مخصصاً لإيقاف بث الغاز ، الذي يسبب تسخين المناخ ومنع انخفاض عدد الأنواع الحية . ولكن 
النتائج لـم تكن علَٰ مستوىٰ الطموحات ، فقد انتهى المؤتمر إلَٰ اتفاقٍ ركيكٍ حول التغييرات المناخية ، 

واتفاق حول التنوع الحيوي يضعفه غياب توقيع الولايات المتحدة الأمريكية .

بنيويورك 1997م ، ومؤتمر القمة العالمي للتنمية المستدامة بجوهانسبرغ 2002م ، ومؤتمر 
الأمم المتحدة للتنمية المستدامة بريو دي جانيرو 2012م ، بالإضافة إلَٰ قمة المناخ العالمية 
صت الأمم المتحدة يوم 5 يونيو من كل سنة ، يوماً  الثالثة والعشرين ...( )1( . كمـا خصَّ
عالمياً للاحتفاء بالبيئة ، وظهر في أوروبا تيار سياسي ، يُعرَف »بالخضر« يجعل من مهمته 
المعرفي علم  المستوى  ذَا ظهر علَٰ  ٰـ هَ . وأكثر من  البيئة  بالمحافظة علَٰ  المطالبة  السياسية 
جديد Ecology ؛ أي علم التوازن الطبيعي ، يهدف ـ بدوره ـ إلَٰ دراسة الظواهر البيئية 
ذِهِ الجهود قد فشلت في وضع حد للتدهور البيئي  ٰـ للحد من الأزمة البيئية . لكن كل هَ
ذِهِ الجهود تؤطرها فلسفة مادية ،  ٰـ العالمي ، والأزمة لا تزداد إلَّ استفحالًا ، وذلك لأن هَ

لا تلتفت إلَٰ ما هو ديني وأخلاقي ، قصد الاسترشاد به .

ذَا العلم البريء ؛ هو كيف  ٰـ فعلم التوازن الطبيعي ، اخترع ، »ووضع مقصداً آثمـاً لَه
 ، الاستغلال  مُصِـرٌّ علَٰ  الغربي  ، فالإنسان  الطبيعة  يساعد الإنسان في استغلاله لقوى 

حَتَّىٰ للعلم الذي وضعه هو لحمايته من الاستغلال .

ىٰ باتباع المنادين بالرجوع  يَتأتَّ من هنا ، فإن حل مشكل تلوث البيئة المستشري ، لا 
جُ لها  يُروِّ التي  ىٰ بالتهويم في الرومانسية  يَتأتَّ الطبيعة بوصفها الدين الطبيعي ، ولن  إلَٰ 
ساسة الخضر ؛ رومانسية الطبيعة الخضراء ، ذلك أن العواقب الوخيمة لتجاهل وجود 



281

د غريب ، قسم الترجمة ، مؤسسة بافاريا ، بيروت ،  )1(  مراد هوفمـان ، الإسلام كبديل ، ترجمة غريب محمَّ
ط 1 ، 1993م ، ص 164 .

)2(  سورة السجدة ، جزء من الآية : )4( .
)3(  سورة المائدة ، الآية : )18( .

)4(  عبد المجيد النجار ، »خلافة الإنسان بين الوحي والعقل« : بحث في جدلية النص والعقل والواقع ، دار 
الغرب الإسلامي ، ط 1 ، 1407هـ/1987م ، ص 39 بتصرف يسير .

)5(  سورة الحج ، جزء من الآية : )5( .
)6(  سورة طه ، الآية : )55( .

)7(  سورة الملك ، جزء من الآية : )15( .

ذَا الخطر عنها تأليه البعض لها ، والتغني بحبها  ٰـ ـهِ ، أخطر ما يتهدد البيئة ، ولا يدفع هَ اللَّ
وقداستها . إن ضآلة الفلسفة التي تمخضت عنها كوارث البيئة وخيمة العواقب ، ليس 

فلسفة جديدة للطبيعة ، بقدر ما هي فلسفة جديدة للتكنولوجيا )1( .

وحدة الإنسان والكون في الإسلام :

ذِهِ العلاقة التكاملية بين الإنسان والطبيعة إلَٰ وحدة الإنسان والكون،  ٰـ ترجع أصول هَ
بالإرادة  العدم  من  ناشئٌ  منهما،  فكٌّ  والمصير  الخالق  وحدة  الوحدة،  تلك  مظاهر  ومن 
كل  وكذلك  ڃ﴾)2(،  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ﴿ڦ  وجَلَّ:  عَزَّ  قال  الإلهية، 

ـهِ والمصير إليه ، قال تَعالَٰ : ﴿ڤ ڤ  منهما يتحرك إلَٰ نهاية محتومة ، وهي الرجوع إلَٰ اللَّ
ووحدة  الخالق  )وحدة  بين  وفيما  ڄ﴾)3(،  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ 
من  يبدو  ما  علَٰ  الإنسان  »فليس  التكوين،  عناصر  في  والكون  الإنسان  يشترك  المصير( 

مفارقته للجمادات، إلَّ ناشئاً مثلها من تراب«)4(، قال عَزَّ وجَلَّ: ﴿ڑ ڑ ک ک 
ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ﴾)5(، »فمَن الأرض خلق الإنسانَ إذاً، وإليها سوف 
يعود، ليبعث منها تارة أخرىٰ: ﴿ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ ڌ ڎ﴾)6(، 

وفيما بين صرخة الحياة وحشرجة الممات الأخيرة علَٰ الأرض عيشه، قال عَزَّ وجَلَّ: ﴿ٿ 
ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ ڤ﴾)7(، وفيها هو مُستخلَف، قال سُبْحانَهُ: ﴿ٱ 



282

)1(  سورة فاطر ، جزء من الآية : )39( .
)2(  سورة الذاريات ، الآية : )56( .

)3(  سورة الجمعة ، جزء من الآية : )1( .
)4(  سورة الإسراء ، جزء من الآية : )44( .

)5(  سورة فصلت ، الآية : )11( .
)6(  سورة الإنسان ، الآية : )3( .

ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ﴾)1(، ويشترك الإنسان والكون في الغاية من الخلق والوجود، 
وقال  ڃ﴾)2(،  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ﴿ڄ  وجَلَّ:  عَزَّ  ـهِ  اللَّ عبادة  في  المتمثلة 

تَعالَٰ: ﴿ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ﴾)3(، وقال تَعالَٰ : ﴿ڱ ڱ ڱ ڱ ں ں 
ڻ ڻ ڻ ڻ ۀ﴾)4(.

ذِهِ الأخيرة لا تزيغ في عبادتها  ٰـ هَ العبادة ، فإن  ولئن اشترك كل من الإنسان والبيئة في 
﴿ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا  ـهُ سُبْحانَهُ  اللَّ عن الطريقة التي رسمها لها 
ئا ئە ئە ئو ئو ئۇ ئۇ﴾)5( خلافاً للكائن البشري ، المسؤول عن اختياراته ، بمـا 

ـهُ من عقل وحرية اختيار ﴿ئۆ ئۈ ئۈ ئې ئې ئې ئى ئى﴾)6(. منحه اللَّ

التناغم والوفاق مع الطبيعة والعالم والكون في الإسلام :

علَٰ  يقوم  جديداً؛  خطاً  يرسم  والبيئة  الإنسان  بين  للعلاقة  تصوره  في  الإسلام  إن 
والطبيعة،  الإنسان  بين  والالتحام،  والتجانس  والوفاق،  والتكامل  والانسجام،  الوئام 
علَٰ  ومساعدته  الإنسان،  لخدمة  أساساً  رَت  سُخِّ قد  وطاقاتها  الطبيعة  قوى  دامت  فما 
قتال،  ـ بالضرورة ـ علاقة  بينهما ليست  العلاقة  العالم، فإن  الرقي الحضاري، وإعمـار 
وصراع، وغزو، وبغضاء. إنمـا علاقة انسجام، وتقابل، وتواصل، وتعاون، وتكامل، 
ذِهِ الحالة لا يصطرع  ٰـ وكشف وتنقيب. إنها علاقة الخادم المطيع بالسيد القدير. إنه في هَ
مع خادمه، أو يستفزه أو يرفع السلاح في وجهه. إنمـا يستخدمه بحصافة وذكاء، لتأدية 

واجباته جميعاً، في أجواء تسودها علائق الطاعة والمحبة والإبداع.



283

)1(  سورة البقرة ، جزء من الآية : )60( .
)2(  سورة الشعراء ، الآيتان : )152-151( .

ـه بن عمرو بن العاص } ، رقم الحديث 7025 . )3(  »مسند أحمد« ، أول مسند عبد اللَّ
)4(  »صحيح مسلم« ، كتاب الطهارة ، باب النهي عن البول في الماء الراكد ، رقم الحديث 282 .

الإسلام وحمايـة البيئـة :

والأنهار،  والأشجار،  التربة  يشتمل  الذي  الطبيعي  العام  النظام  هي:  البيئة  كانت  لئن 
لها له، فقد حمله  ـهُ للإنسان وسهَّ ذِهِ البيئة قد سخرها اللَّ ٰـ والجبال، والحيوانات. وبمـا أن هَ

مسؤولية صيانتها وحمايتها، للحفاظ علَٰ حياته، ولتستفيد الأجيال القادمة من خيراتها.

بحق  تمثل  البيئة،  علَٰ  للمحافظة  عديدة  تشريعات  وسُـنَّة  قرآناً  الإسلام  سَـنَّ  وقد 
ذِهِ  ٰـ هَ العالمية، ويمكن رصد خطوات  البيئية  الأزمة  لتجاوز  ناجعة،  استراتيجية عملية 

الاستراتيجية فيما يلي:

ثَمَّ  البيئية: وعدم الإسراف في استعمالها، ومن  الثروة  إلَٰ ترشيد استغلال  الدعوة   *
استنزاف الموارد الطبيعية وتبديدها، قال تَعالَٰ: ﴿ک ک گ گ گ گ ڳ ڳ 
ڳ ڳ ڱ﴾)1(، وقال عَزَّ وجَلَّ: ﴿ہ ھ ھ ھ ھ ے ے ۓ 

ۓ ڭ ڭ ڭ﴾)2(.

* ترشيد الانتفاع بالثروة المائية: عن طريق النهي عن الإسراف في الماء، فقد ورد في 
ـهِ بن  الشرع الإسلامي النهي عن الإسراف في استعمال الماء، وذلك في حديث عبد اللَّ
ذَا  ٰـ هَ »مَا  أُ، فقال:  يَتوضَّ بسَعدٍ وهو  مَرَّ   @ ـهِ  اللَّ رَسُولَ  أن   ،{ العاص  عمرو بن 

ـرٍ جَـارٍ«)3(. ـرَفُ؟«، فقَالَ: أَفِ الوُضُوءِ إسْـرافٌ؟، قَالَ: »نَعَم، وإنِْ كُنْتَ عَلَٰ نَْ السَّ

* التحذير من تلويث المياه: وذلك بالنهي عن التبول والتبرز فيه. فعن أبي هريرة < 
ائمِِ، ثُمَّ يَغْتَسِلُ فِيهِ«)4(، وفعل  ـهِ @ قَالَ: »لَ يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِ المـَاءِ الدَّ أن رَسُولَ اللَّ
ـهِ للإنسان، وطرده من رحمته، فعن مُعاذِ بن جبل أن النَّبيَّ @  ذلك يستوجب لعنة اللَّ



284

)1(  »سُنن أبي داود ، كتاب الطهارة ، باب المواضع التي نهىٰ النَّبيُّ @ عن البول فيها ، رقم الحديث 26 .
)2(  »مُسند أحمد« ، حديث : مَن شَهد النَّبيَّ @ ، رقم الحديث 16150 .

)3(  »مُسند أحمد« ، مسند أنس بن مالك < ، رقم الحديث 12569 .
)4(  »سُنن أبي داود« ، كتاب الأدب ، باب في قطع السدر ، رقم الحديث 5239 .

)5(  »سُنن أبي داود« ، كتاب الإجارة ، باب في منع الماء ، رقم الحديث 3477 .

« )1( ، ولنا تَصور  رِيقِ ، والظِلِّ از في الموَارِد ، وقَارِعَةِ الطَّ قُوا الملََعِنَ الثَّلاثَـة : البَُ قال : »اتَّ
النووية وغيرها ، قياساً  بالنفايات  البحار والمحيطات  تلويث حياة  عاقبة من يجرؤ علَٰ 

علَٰ السابق .

لـِما يسهم به في حفظ  الغرس  بالتشجيع علَٰ  الغابوية :  الثروة  * ترشيد استخدام 
الأرض من التعرية ، وتوفير القدر الكافي من الأوكسجين الأساسي لاستمرار الحياة . 
ـهِ @ : »مَن نَصَبَ شَجَرَةً فَصَبَ  ـهِ بن وهب < قال : قال رسول اللَّ فعن عبد اللَّ
لَهَ في كُلِّ شَءٍ يُصَابُ بهِ ثَمَرُها صَدَقَةً  تُثْمِرَ ، كَانَ  ىٰ  علَٰ حِفْظِها ، والقِـيَامِ عَلَيْهَا حَتَّ
اعَةُ وبيَِـدِ أَحَدِكُم فَسِيلَةٌ  « )2( ، وما أبلغ قوله @ : »إنِْ قَامَت السَّ ـهِ عزَّ وجلَّ عِنْدَ اللَّ
ذِهِ دلالة علَٰ أهمية الغرس بالنسبة  ٰـ ىٰ يَغْرِسَهَا فَلِْيَفْعَل« )3( ، وهَ فإنِْ اسْتَطَاعَ أَلَّ يَقُومَ حَتَّ
للبيئة كلها ، ولاسيما التربة ، والإنسان ، والحيوان . ومن ثَم نفهم الوعيد الشديد الذي توعد 
به النَّبيُّ @ قاطع النبات بغير حق ، وإن تعلق الأمر بسدرة لا تثمر ؛ إذ قال @ : »مَن 

ـهُ رَأْسَـهُ فِ النَّارِ« )4( . بَ اللَّ قَطَعَ سِـدْرَةً ، صَوَّ

* ترشيد استخدام الطاقة بكل أنواعها : وذلك بحسن تدبيرها واستغلالها في أوجهها 
المشروعة ؛ لأنها من قبيل الملك المشترك بين الناس قال @: »الُمسْلِمُونَ شُكَاء فِ ثَلَث 
: فِ الماَءِ ، والكَلَِ، والنَّارِ«)5( ، فالنار ـ هنا ـ يُراد بها مصادر الطاقة المختلفة التي توصل 
إليها الإنسان ، والتي لـم يتوصل إليها بعد، والناس شركاء فيها عملًا بالحديث الشريف، 
ذَا التوجيه النبوي بجعله للطاقة من المشترك الإنساني، يشكل أساساً  ٰـ ولاشك في أن هَ
ي إلَٰ صراعات إقليمية ودولية، قد تصل إلَٰ العالمية  متيناً لمعالجة أزمة الطاقة، والتي تُؤدِّ

ما لـم يتم الأخذ بالتصور الإسلامي أعلاه.





286

)1(  »موطأ مالك« ، كتاب الجهاد ، باب النهي عن قتل النساء والولدان في الغزو ، رقم الحديث 965 .
)2(  سورة الأعراف ، جزء من الآية : )31( .

)3(  سورة السجدة ، الآية : )7( .
)4(  سورة الرعد ، جزء من الآية : )15( .

ذَا التوجه، سار أصحاب الرسول @، تدل علَٰ ذلك وصية أبي بكر الصديق  ٰـ وعلَٰ هَ
لجيشه؛ حيث نهى عن قطع الأشجار وحرقها، وهدم البنايات، وقتل الحيوانات؛ فعن 
يحيى بن سعيد، أن أبا بكر الصديق بعث يزيد بن أبي سفيان علَٰ رأس جيش إلَٰ الشام، 
شَاةً، ولا  تَعْقرَنَّ  عَامراً، ولا  مُثْمِراً، ولا تخربن  تقطعن شجَراً  »... ولا  قائلًا:  فأوصاه 

بَعيراً إلَّ لمأكَلةٍ، ولا تحرقنَّ نَخلًا«)1(.

ـريفة، يزخران بدعاوَىٰ الحفاظ علَٰ  ـنَّة النبوية الشَّ وعموماً، فإن القرآن الكريم والسُّ
إلَٰ  انطلاقاً من الإنسان والحيوان والنبات، وصولًا  الحية،  البيئة ومكوناتها الحية وغير 
إلَٰ تعزيز رؤية الإسلام لعلاقة الإنسان  التي تهدف في اعتقادنا  الماء والهواء والأرض، 
بالبيئة ـ التي تقوم علَٰ الوفاق والتكامل بدل الصراع والتنافر ـ الرؤية نحو التسديد في 
الأجيال  حماية حقوق  ثَمَّ  ومن  والمكان،  الزمان  عبر  الطبيعية،  الموارد  مختلف  استخدام 
الإسراف  نبذ  إلَٰ  أشمل  دعوة  إطار  في  تندرج  التي  الخيرات،  بتلك  التمتع  في  المقبلة 

والتبذير، علَٰ مستوى الاستهلاك من المأكل والمشرب، مصداقاً لقوله تَعالَٰ: ﴿پ 
ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ﴾)2(، وكذا إلَٰ ترشيد استخدام الموارد الطبيعية، 

وعدم استنزافها وتبديدها.

الإسلام وعلاقة الوفاق بين الإنسان والبيئة:

علَٰ ضوء ما تقدم ، حيث أضحى خالق كل من الإنسان والبيئة في الأصل واحداً هو 
ـهِ ﴿ۀ ۀ ہ ہ ہ ہ ھ ھ ھ ھ ے ے﴾)3(، وغايتهما واحدة، وهي  اللَّ
العبادة ﴿ڦ ڦ ڦ ڄ ڄ ڄ ڄ ڃ﴾)4( والكائن البشري غير منفصل عن 



287

)1(  باقر الصدر ، »التفسير الموضوعي للقرآن« ، دار التوجيه الإسلامي ، بيروت ، ط 2 ، 1980م ، ص 103 .
)2(  مرجع سابق ، »نحن والغرب« ، ص 17 .

فريد من مكوناتها، علَٰ ضوء  له، ومكون  المسخرة  مميز من عناصرها  فهو عنصر   ، البيئة 
كل ذلك إذاً، فإن »علاقة الإنسان ببيئته الطبيعية، لا تتحول إلَٰ مسيطِر بمسيطَر عليه، أو 
علاقة مالك بمملوك، إنمـا علاقة أمين استُؤمن عليها«)1(، بكل ما يعنيه ذلك من وفاق 
وانسجام وتكامل معها، إذ »ليست الطبيعة شراً، كمـا ادعت المسيحيةُ، بل هي خيٌر، فالشر 
ذِهِ  ٰـ ـهُ لنا فيها، وأوصانا بعدم الغلو فيها، وهَ لا يكمن فيها، بل في استعمالها، لذلك بارك اللَّ
هي فَحوَىٰ الروحانية: لا أن يتجرد الإنسان من المادة، بل أن يطلبها ضمن قوانين وحدود 
بل سعادة  رغبات،  إشباع  الإسلامية سعادة  السعادة  فليست  القيم،  ملكوت  من  مستمدة 
تحقيق الذات كلها من رغبة طبيعية، وشوق روحي، ولا تنهب الطبيعة، وتغتصب في سبيلها، 
القيم، فلا سيطرة للإنسان علَٰ  لنا ضمن حدود  ـهَ هو خالقها وسيدها، وهو سخرها  اللَّ لأن 
بتعاون الإنسان مع أخيه  إنمـا استثمار للطبيعة،  تنافس عليها مع أخيه الإنسان،  الطبيعة، ولا 

الإنسان، وبالتواصي والتآخي والمعروف«)2(.

ذَا السبيل، هو الكفيل وحده للاستمرار في التمتع بالخيرات الطبيعية، عبر الزمان  ٰـ إن هَ
والمكان، ومن ثم بضمان البقاء، والاستمرار للجنس البشري، بمختلِف أجياله الحاضرة 
ذَا المنهج أضحت في إطاره الأمانة جزءاً من المؤتمن، فهو الأقدر بذلك  ٰـ والمقبلة. ولأن هَ
علَٰ تجاوز ما رسخته حضارة الصراع والسيطرة، فيمـا بين الإنسان وبيئته، وما أفرزته من 

اضطراب وحيرة وخوف.

أطر  في  وضعت  مهما  وهي  سليمة،  غير  نظرة  والبيئة  الإنسان  بين  الصراع  خلق  إن 
دقائقها  التوغل في  بمجرد  فإننا   ، منطقية ومبررة  الأولى  للوهلة  تبدو   ، فلسفات شاملة 
التصور  أن  كمـا   ، معطياتها  عليه  تنبني  الذي  الصراع  منطق  علَٰ  سنعثر   ، ومنحنياتها 
ذَا كله ، يمنحنا معادلة حيوية  ٰـ الإسلامي )في علاقة الإنسان بالطبيعة( علَٰ العكس من هَ
التي   ، الصيغة  ذِهِ  ٰـ هَ وفق  خُلقنا  قد  دمنا  ما  إننا   ، اضطراب  ولا  فيها  خلل  لا  ومنطقية 



288

)1(  سورة الدخان ، الآيتان : )39-38( .
)2(  سورة الذاريات ، : )56( .

)3(  سورة الجمعة ، حزء من الآية : )1( .
)4(  عبد الحميد أبو سليمان ، »أزمة العقل المسلم« ، مرجع سابق ، ص 129 .

نقطة  من  وممارساتنا  نشاطاتنا  في  ننطلق  أن  لنا  فإن   ، والمادة  الروح  قوى  فيها  تشتبك 
التوازن ، التي لا تجنح ولا تنحرف ولا تميل ، التوازن الذي ينتفي فيه الصراع ، ويتحول 
ق ، من أجل التوحد والتكامل والانسجام ، وإنه ما  الجهد الإنساني الدائم إلَٰ سعي خلَّ
دامت قوى العالم ـ من جهة أخرى ـ قد سُخرت لمهمتنا الأرضية تسخيراً ، فإن علاقتنا 
والتنقيب  الكشف  محاولة  هي  إنمـا   ، واقتتال  وتناقض  صراع  علاقة  أبداً  ليست  بها 
بعد   ، العالم  وبين  الإنسان  بين  التفاهم  من  ممكن  قدر  أكبر  إلَٰ  للوصول   ، والاندماج 

الكشف عن سننه ونواميسه الطبيعية .

البيئة ومبدأ الاستخلاف :

﴿ی  ذَا الكون لهدف وغاية، ولم يخلقه سبحانه عبثاً  ٰـ هَ ـهِ عَزَّ وجَلَّ  لقد خلق اللَّ
ئج ئح ئم ئى ئي بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ 
تم تى﴾)1(، والكون والإنسان يشتركان في الغاية من الخلق والوجود، والمتمثلة 

ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ﴿ڄ  تَعالَٰ:  قال  به،  الإشراك  دون  وحده،  ـهِ  اللَّ عبادة  في 
ڃ ڃ﴾)2(، وقال سُبْحانَهُ: ﴿ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ﴾)3(، ولتحقيق 
سُبْحانَهُ  جعل  وجَلَّ،  عَزَّ  ـه  للَّ التام  الانقياد  ويحصل  وجه،  أكمل  علَٰ  الغاية  ذِهِ  ٰـ هَ
وإعمـار،  رعاية  »خلافة  هي  الخلافة  ذِهِ  ٰـ وهَ والكون،  الأرض  في  خليفته  الإنسان 
الإنسان  وأصبح  الإنسان،  بإمرة  والكائنات  الخلائق  بها  أصبحت  وتسخير،  وإدارة 
ـهِ في التصرف في الكون، وفي الأرض،  قائمـاً بها في موضع الوصاية والنيابة عن اللَّ
ذَا معناه أن يكون الإنسان سلطاناً في الكون بغاية  ٰـ وفي الخلائق، والكائنات«)4(؛ »وهَ



289

ذه الآية ، »تفسير أبي السعود« ، و»تفسير التحرير والتنوير« لابن عاشور ، وقد اعترض  ٰـ )1(  انظر في تفسير هَ
ـه ، لـما يؤدي إليه ذلك من معنى النيابة التي تخل  بعض المفسرين أن يكون المعنىٰ المراد ؛ الخلافة عن اللَّ
بالكمـال الإلهي ، وذهبوا في تفسيرها مذاهب مختلفة ، انظر في ذلك : البهي الخولي ، »آدم #« ، ص 123 
 ، 1 وما بعدها ، عبد المجيد النجار ، »خلافة الإنسان بين الوحي والعقل« ، دار الغرب الإسلامي ، ط 

1407هـ/1987م ، هامش رقم 01 ، ص 48 .

)2(  سورة البقرة ، جزء من الآية : )30( .
)3(  سورة فاطر ، جزء من الآية : )39( .

)4(  سورة يونس ، جزء من الآية : )14( .
)5(  سورة النمل ، جزء من الآية : )62( .

)6(  سورة هود ، جزء من الآية : )61( .
)7(  جمال الدين ناسك ، »النظرية البيئية الإسلامية« ، دار نشر المعرفة ، الرباط ، ط 1 ، 2019م ، ص 117 .

ـا نَىٰ«)1(.  ـهُ ـ ائتماراً بمـا أمر وانتهاء عمَّ تطبيق المهمة التي كلفه بها الُمستَخلِفُ ـ اللَّ
أسمَىٰ  من  باعتباره  الاستخلاف،  مفهوم  فيها  ورد  التي  التنزيل  آيات  تعنيه  ما  وهو 

وظائف الإنسان الوجودية، منها، قوله تَعالَٰ: ﴿ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ پ 
وقوله  پ﴾)3(،  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ﴿ٱ   : تَعالَٰ وقوله  ڀ﴾)2(،  پ  پ  پ 

عَزَّ وجَلَّ : ﴿ئۇ ئۇ ئۆ ئۆ ئۈ﴾)4(، وقوله سُبْحانَهُ: ﴿ۋ 
ۅ ۅ ۉ﴾)5(.

المقيد  والتكليف  التفويض  علَٰ  قائم  شرعي،  مركز  المعنى  ذَا  ٰـ بَه الاستخلاف  إن 
والمنضبط؛ تفويض للإنسان بخلافته في الأرض أو البيئة المسخرة، وتكليف له بإعمارها 
وتسخير ما فيها؛ ﴿ئى ی ی ی ی ئج﴾)6(، كمـا تعني أن ترسيم العلاقة 
مهمة  وظائف  ضمن  أيضاً  محدد  فيها،  المستخلف  والبيئة  المستخلف،  الإنسان  بين 
الإنسانية،  الخلافة  مهمة  إنجاز  في  البيئة  أهمية  تبرز  التقرير،  ذَا  ٰـ هَ وبمقتضى  الخلافة. 
ذَا الاختبار، ومحضن الأمانة الاختيارية »الخلافة«  ٰـ وإنجاح متطلباتها، بمـا هي مسرح هَ
ذَا المبدأ ، وجوب المحافظة علَٰ البيئة، وعدم إلحاق  ٰـ ووعاؤها)7(، فكان من مقتضيات هَ

الضرر بها.



290

)1(  سورة الجاثية ، الآية : )13( .
)2(  سورة لقمـان ، جزء من الآية : )20( .

)3(  سورة النحل ، الآية : )12( .
)4(  سورة العنكبوت ، الآية : )61( .

)5(  سورة لقمـان ، جزء من الآية : )20( .
)6(  سورة إبراهيم ، الآيات : )34-32( .

فلسفة التسخير :

إن حقيقة وحدة الإنسان والكون ، تقتضي حقيقة أخرىٰ ، هي تسخير الكون للإنسان ؛ 
ن الإنسانَ من  ر كلَّ موجوداته لخدمة الإنسان ، مما يمكِّ فالخالق جلَّ شأنه أبدع الكون ، وسخَّ

القيام بمهمته الاستخلافية في الأرض ، علَٰ أكمل وجه .

ذَا ما تضافرت العديد من الآيات القرآنية علَٰ تأكيده ، منها قوله تَعالَٰ : ﴿ئي  ٰـ وهَ
، وقوله  بج بح بخ بم بى بي تج تح تخ تم تى تي ثج ثم ثى ثي جح﴾)1( 
 : وجَلَّ  عَزَّ  وقال   ، ڀ﴾)2(  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ﴿ٱ   : سُبْحانَهُ 

ہ  ۀ  ۀ  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ں  ں  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ﴿ڳ 
ۓ  ۓ  ے  ے  ھ   ﴿  : وجَلَّ  عَزَّ  وقال   ، ھ﴾)3(  ہ  ہ  ہ 

ڭ ڭ ڭ ڭ ۇ ۇ ۆ ۆ ۈ ۈ﴾)4( .

ذَا ما انتظمت آيات قرآنية عديدة في إثباته وتأكيده ، منها قوله تَعالَٰ : ﴿ٱ ٻ ٻ ٻ  ٰـ وهَ
ـهُ عَزَّ وجَلَّ  ٻ پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ﴾)5( ، فاللَّ

قد سخر للإنسان كل ما في السماوات والأرض ، والبحر والبر ، قال سُبْحانَهُ : ﴿ۈ ۈ 
ۇٴ ۋ ۋ ۅ ۅ ۉ ۉ ې ې ې ې ى ى ئا ئا 
ئى ئى  ئې  ئې ئې  ئۈ ئۈ  ئۆ  ئۆ  ئۇ  ئۇ  ئو  ئو  ئە  ئە 
پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  ئجئح  ی  ی  ی  ی  ئى 
﴿ٱ ٻ ٻ ٻ ٻ   : ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ﴾)6( ، وقال تَعالَٰ 



291

)1(  سورة الحج ، الآية : )65( .
)2(  عمـاد الدين خليل ، »حول تشكيل العقل المسلم« ، الدار العالمية للكتاب الإسلامي ، 1995م ، ص 113 .

)3(  سورة الزخرف ، الآيات : )14-10( .
مرجع سابق ، »خلافة الإنسان بين الوحي والعقل« ، بتصرف ، ص 43 .

پ پ پ پ ڀ ڀ ڀ ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ 
ڤ ڤ ڤ ڤ﴾ )1( .

ذَا ، منبثة في مواضع من  ٰـ الواقع أن الآيات الخاصة بمسألة التسخير المتوازن المناسب ، هَ
القرآن كثيرة ، لا تُعد ولا تحصٰى ، جميعها تؤكد أنه أريد للعالم ، تبعاً لآيات التسخير ، أن يكون 
صالحاً لاستقبال الإنسان ، مناسباً لقدراته الخاصة ، مستجيباً بقدرٍ لمطامحه وأهدافه . »لقد 
 ، الذي سيفكر  العقل  وبانتظار   . الحصاد  ، ويكون  وتزرع  لكي تحرث  العالم  أرضية  هُيئت 
واليد التي ستنفذ ، والإرادة التي ستشد بين رؤية العقل وقدرة اليد ، فإن العالم سيشكل وفق 

صيغ ومعادلات ، تمكن القادم الجديد من أداء دوره الحضاري المرسوم« )2( .

 ، للإنسان  الكون  بتسخير  »والإيمان   ، القرآني  التصور  في  التسخير  فلسفة  هي  تلك 
 ، للعطاء  له مهيأ  بأنه منفتح  يؤمن  إذ   ، الكون فعلًا لاستثمار مرافقه  اقتحام  إلَٰ  به  يرفع 
فيمتلئ ثقةً واطمئناناً بإيجابية المردود . وينتفي من نفسه كل شعور باليأس والخوف ، وهو 

ى  ى  ې  ې  ې  ې  ۉ  ۉ  ﴿ۅ   : قوله  في  تعالى  ـهِ  اللَّ وصفه  ما 
ڀ  ڀ  ڀ  پ  پ  پ  پ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  ٱ  ئە  ئا  ئا 
ڀ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ ٿ ٿ ٿ ٹ ٹ ٹ ٹ ڤ ڤ 
چ  چ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڦ  ڦ  ڦ  ڦ  ڤ  ڤ 

چ چ ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ﴾)3( .

البيئة وحمايتها من كل أشكال الاعتداء  ختاماً ، إن للإسلام في مجال المحافظة علَٰ 
عليها ؛ إسهامات معتبرة . وهو ما انتهت إليه مؤسسة »ويلتن بارك« التي تنظم كل سنة 



292

إطاراً للعمل حول مسائل عملية، إذ أعلنت أنه يمكن للحوار بين الأديان وبخاصة مع 
الإسلام، أن يستجلي حلولًا علمية؛ تهم الرعاية الصحية، والزراعة، والهندسة، والبيئة، 
وانتهت أيضاً إلَٰ تدابير عملية لتقادي الزيغ الذي أدت إليه النظرة العلموية الصرفة، 
من سوء تدبير الموارد، وإخلال بتوازن البيئة، ونادت بمزج البعد الوظيفي والروحي في 
السكن مثلًا. وقد استلهمت البعد الروحي للإسلام كترياق للنظرة المادية المحض، التي 
أحالت الإنسان إلَٰ مستهلك ينزع إلَٰ اللذة مع ما يترتب عن ذلك من مآسٍ أخلاقية، 
ذلك أن البعد الروحي ليس ترفاً، ولكنه أحد عوامل التوازن الفردي والمجتمعي، ثم 
اعتمدت مفهوم الاستخلاف الوارد في القرآن الكريم والمسؤولية التي حملها الإنسان في 

استعمار الأرض للقيام بالعمل الصالح.

حسن  ما  وإذا  ـ  العملية  توجيهاته  وبفضل  البيئي،  الإسلامي  الطرح  فإن  وإجمالًا، 
مما  العالمي،  العام  الرأي  لدى  المتزايد  البيئي  الوعي  دعم  في  يسهم  أن  يمكن  ـ  تقديمه 

نُ من إيجاد حلول عملية للأزمة البيئية المعاصرة. يُمكِّ



293

)1(  راتب السعود ، »الإنسان والبيئة : دراسة في التربية البيئية« ، دار الحامد ، عمـان ، الأردن ، ط 2، 
2007م .

)2(  إسماعيل راجي الفاروقي ، »نحن والغرب« ، دار الزيتونة ، تونس ، ط 1 ، 1409هـ/1989م .

)3(  باقر الصدر ، »التفسير الموضوعي للقرآن« ، دار التوجيه الإسلامي ، بيروت ، ط 2 ، 1980م .

)4(  جان ماري بيلب ، »عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة« ، ترجمة السيد محمد عثمان ، سلسلة عالم 
المعرفة ، الكويت ، ع 189 ، ربيع أول 1415هـ ، سبتمبر 1994م .

)5(  جمال الدين ناسك ، »النظرية البيئية الإسلامية« ، دار نشر المعرفة ، الرباط ، ط 1 ، 2019م .

)6(  »سُنن أبي داود« ، طبعة دار الجيل ، بيروت ، 1988م .

)7(  »صحيح مسلم« ، دار المعرفة ، بيروت ، ط 2 ، 1995م .

)8(  عبد الحميد أبو سليمان ، »أزمة العقل المسلم« ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، د.ت .

)9(  عبد المجيد النجار ، »خلافة الإنسان بين الوحي والعقل : بحث في جدلية النص والعقل والواقع«، 
دار الغرب الإسلامي ، ط 1 ، 1407هـ/1987م .

)10(  عمـاد الدين خليل ، »حول تشكيل العقل المسلم« ، الدار العالمية للكتاب الإسلامي ، 1995م .

آفاق  ، مجلة  التربية في مواجهتها«  المغرب ودور  الكبرى في  البيئية  »المشكلات   ، فتوحي  محمد    )11(
تربوية ، البيضاء ، ع 7 ، 1993م .

)12(  مراد هوفمان ، »الإسلام كبديل« ، ترجمة غريب محمد غريب ، قسم الترجمة ، مؤسسة بافاريا ، 
بيروت ، ط 1 ، 1993م .

ـال« ، طبعة المكتب الإسلامي ، ودار صادر ، بيروت ،  »كنزل العُمَّ )13(  »مسند أحمد« ، وبهامشه 
د.ت .

)14(  »موطأ مالك« ، تحقيق : فؤاد عبد الباقي ، دار إحياء التراث العربي ، 1985م .

قائمـة المصـادر والمراجـع


